
IS
SN

 o
nl

in
e 2

17
8-

46
12

 D
isp

on
ív

el
: h

tt
p:

//
w

w
w.

uc
s.b

r/
et

c/
 re

vi
st

as
/i

nd
ex

.p
hp

/c
on

je
ct

ur
a

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Justiça socioambiental: perspectivas para 
uma ideia de humanidade1

Socio environmental justice: perspectives for a concept 
of humanity

DOI:10.18226/21784612.v30.e025010

1

Danilo R. Streck2

Carolina  Schenatto3

Resumo: O artigo, de natureza ensaística, dedica-se a discutir as 
multidimensionalidades do conceito de justiça socioambiental, a partir 
da análise de como a noção de justiça social é interpretada em diversas 
perspectivas de humanidade. Adotando uma abordagem multidisciplinar, 
o texto passa por diferentes tradições filosóficas e culturais para examinar 
a relação entre humanidade e justiça, sublinhando a importância de 
equilibrar as demandas humanas com os limites ambientais do planeta. A 
análise é dividida em três partes principais: a concepção de humanidade 
em várias culturas, o impacto do paradigma antropocêntrico e colonial 
na visão ocidental de ser humano e uma exploração detalhada da justiça 
socioambiental. Na primeira parte, o artigo investiga a concepção de 
humanidade sob diferentes perspectivas culturais, evidenciando sua 
riqueza e complexidade. Destaca-se como o paradigma antropocêntrico, 
prevalente na visão ocidental, perpetuou uma compreensão limitante 
da humanidade, resultando em práticas de exploração ambiental e 
agravamento de injustiças socioambientais globais. A segunda parte 
oferece uma crítica ao paradigma antropocêntrico e colonial, ressaltando 
como este influenciou negativamente a noção de humanidade e 
fomentou desigualdades. A seção final foca na justiça socioambiental, 
argumentando que sua efetivação exige o reconhecimento da 
interdependência entre todos os aspectos da vida, baseada em princípios 
de mutualidade, corresponsabilidade e sustentabilidade. O artigo conclui 
que a ecologia integral, como uma manifestação dessa justiça, é crucial 
para uma coexistência mais harmônica entre os humanos, o cosmos e 
o meio ambiente. Essa perspectiva integrativa enfatiza a necessidade de 

1	  Texto escrito a partir da aula inaugural “O Futuro da Humanidade”, pro-
ferida pelo professor Danilo R. Streck ao curso de Filosofia da Universi-
dade de Caxias do Sul.

2	 Pesquisador Pq. Professor no PPGEdu - UCS. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-7410-3174
3	 Dra. Educação pela UNISINOS. Pós-doutorado em Educação na Universidade de Caxias do Sul.



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Justiça socioambiental: perspectivas para uma ideia de humanidade

reavaliar padrões de consumo e produção, políticas econômicas e valores 
culturais, fomentando uma abordagem mais holística e interconectada.

Palavras-chave: Justiça Socioambiental. Justiça Social. Humanidade. 
Ecologia Integral. 

Abstract: The article, of an essayistic nature, is dedicated to discussing 
the multidimensionality of the concept of socio-environmental justice, 
based on the analysis of how the notion of social justice is interpreted 
from various perspectives of humanity. Adopting a multidisciplinary 
approach, the text traverses different philosophical and cultural 
traditions to examine the relationship between humanity and justice, 
underlining the importance of balancing human demands with the 
environmental limits of the planet. The analysis is divided into three 
main parts: the conception of humanity in various cultures, the impact 
of the anthropocentric and colonial paradigm on the Western view of 
humanity, and a detailed exploration of socio-environmental justice. In 
the first part, the article investigates the conception of humanity from 
different cultural perspectives, highlighting its richness and complexity. 
It is noted how the anthropocentric paradigm, prevalent in the Western 
view, has perpetuated a limiting understanding of humanity, resulting 
in practices of environmental exploitation and the worsening of global 
socio-environmental injustices. The second part offers a critique of 
the anthropocentric and colonial paradigm, emphasizing how it has 
negatively influenced the notion of humanity and fostered inequalities. 
The final section focuses on socio-environmental justice, arguing that 
its realization requires the recognition of the interdependence of all 
aspects of life, based on principles of mutuality, co-responsibility, 
and sustainability. The article concludes that integral ecology, as 
a manifestation of this justice, is crucial for a more harmonious 
coexistence between humans, the cosmos, and the environment. This 
integrative perspective emphasizes the need to reassess consumption and 
production patterns, economic policies, and cultural values, promoting a 
more holistic and interconnected approach.

Keywords: Socio-environmental Justice. Social Justice. Humanity. 
Integral Ecology.

Mas que coisa é homem,
que há sob o nome:

uma geografia?
um ser metafísico?

uma fábula sem
signo que a desmonte?

[...]
Quanto vale o homem?

Menos, mais que o peso?



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Danilo R. Streck • Carolina Schenatto

Hoje mais que ontem?
Vale menos, velho?

Vale menos, morto?
Menos um que outro,
se o valor do homem

é medida de homem?
Carlos Drummond de Andrade.

“Um banqueiro vale mais do que um cuidador de rua?”, 
provoca Leonardo Boff (2023, p. 99), ao refletir sobre o sentido 
da riqueza humana e concluir que ela está mais relacionada ao 
“equilíbrio justo” do que à acumulação de bens. O equilíbrio justo 
significa autocontrole, autolimite; significa exercitar uma razão 
sensível e emocional. Em um mundo cada vez mais confrontado 
com desafios climáticos e desigualdades sociais, como a busca pelo 
equilíbrio justo pode nos ajudar a compreender o sentido de justiça 
socioambiental? 

Esse conceito emerge como uma chave de leitura para com-
preender e responder às diversas crises que a humanidade enfren-
ta. O equilíbrio justo sugere que devemos buscar uma harmonia 
entre as necessidades humanas e os limites da Terra. Isso significa 
repensar nossos padrões de consumo e produção, nossas políticas 
econômicas e nossos valores culturais. Neste artigo, buscamos em 
diferentes tradições filosóficas e culturais respostas para essa ques-
tão, a partir da relação entre humanidade e justiça. Essa abordagem 
parece-nos especialmente relevante no contexto da crise ecológica 
atual, em que a necessidade de uma justiça que transcenda as fron-
teiras humanas e inclua a Terra e todos os seres vivos torna-se cada 
vez mais urgente.

O texto está estruturado em três partes, cada uma organizada 
a partir de uma questão problematizadora. Em Humanidade ou 
humanidades? Conseguimos fazer caber a nossa diversidade humana 
em um conceito, em uma ideia? buscamos explorar como diferentes 
culturas e tradições filosóficas ao redor do mundo conceituam a hu-
manidade. Na segunda parte, O que entendemos por justiça socioam-
biental?, voltamos nosso olhar para o paradigma antropocêntrico e 
colonial que tem moldado a compreensão ocidental da humanida-
de, abordando como a modernidade, em conjunto com a colonia-
lidade, criou uma visão distorcida da humanidade, que promoveu 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Justiça socioambiental: perspectivas para uma ideia de humanidade

várias formas de injustiça e desigualdade. Na terceira parte, À guisa 
de uma conclusão: o que o conceito de justiça socioambiental acres-
centa à ideia de humanidade?, o foco é voltado para a concepção de 
justiça socioambiental. Aqui, exploramos como o conceito inclui 
não apenas as relações humanas, mas também nossa relação com o 
meio ambiente, e argumentamos que, para alcançar uma verdadeira 
justiça socioambiental, é necessário reconhecer a interdependência 
entre todos os aspectos da vida e agir de acordo com princípios de 
mutualidade, corresponsabilidade e sustentabilidade.

Por meio desta análise, propomos que a justiça socioambien-
tal é a chave para entender e responder aos complexos desafios do 
nosso tempo. Ao integrar as múltiplas dimensões da humanidade, 
esse conceito ampliado de justiça oferece um caminho para uma 
coexistência mais harmônica e equitativa, não apenas entre seres 
humanos, mas entre a humanidade e o planeta como um todo.

Humanidade ou humanidades? Conseguimos fazer caber a 
nossa diversidade humana em um conceito, em uma ideia?

Carlos Drummond de Andrade (2012, p.754), figura expoen-
te no Movimento Modernista Brasileiro, escreve algumas Especula-
ções em torno da palavra Homem que nos convidam a uma profunda 
reflexão sobre a essência e o valor do ser humano. Ao questionar 
“quanto vale o homem”, o poeta nos ajuda a ensaiar algumas pos-
síveis respostas para as perguntas do título deste subcapítulo. 
Drummond, em seus questionamentos, sugere que tentar definir o 
ser humano em termos absolutos, em um conceito ou ideia, é um 
exercício infrutífero. Seria possível, ou mesmo desejável, simplificar 
a humanidade a uma ideia ou conceito único? 	

O poema mostra a humanidade como um conceito tão amplo 
quanto complexo, que traz em si uma série de questionamentos 
sobre sua essência e significado. As “Especulações” não são apenas 
questões retóricas; elas provocam reflexões a partir de diversas 
tradições filosóficas, analisando a identidade humana sob múltiplas 
perspectivas, que perpassam pela dimensão da racionalidade e da 
reflexividade, da interioridade e da espiritualidade, da autonomia e 
da liberdade, da ancestralidade e da coletividade, do equilíbrio e da 
geracionalidade. 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Danilo R. Streck • Carolina Schenatto

Na narrativa da criação judaico-cristã, por exemplo, a huma-
nidade é criada à imagem e semelhança de Deus, o que sugere que 
há algo do divino na própria natureza humana, tornando os seres 
humanos diferentes dos demais animais. Há uma relação especial 
entre o Criador e a humanidade, que implica o cuidado e a manu-
tenção da criação. Essa delegação passou a ser entendida como do-
mínio e licença para a exploração da natureza como mero recurso. 

Nas tradições asiáticas, como o Budismo e o Hinduísmo, 
a relação entre a humanidade e a criação se baseia no equilíbrio e 
geracionalidade, partindo de uma visão holística e integrada que 
atribui à humanidade uma responsabilidade com a Terra e todos os 
seres vivos. Para a cultura hindu, a vida humana é vista como uma 
oportunidade para alcançar a compreensão espiritual, o que inclui 
viver em harmonia com a natureza e todas as formas de vida, res-
peitando a sacralidade de toda a criação (Radhakrishnan, 2015). A 
tradição budista baseia-se na noção de cuidado responsável, a partir 
da qual a humanidade é incentivada a evitar causar sofrimento a 
outros seres, incluindo animais e plantas (Harvey, 2019). 

As tradições africanas têm uma visão de humanidade intrinse-
camente ligada à comunidade, à ancestralidade, à natureza e ao sa-
grado. As tradições Yoruba, Bantu e Zulu, por exemplo, enfatizam 
a interdependência de todos os aspectos da vida em um universo 
percebido como um todo interconectado, onde os seres humanos, 
a natureza, os espíritos e o cosmo estão em constante interação. A 
noção “eu sou porque somos” (Ubuntu) reflete o quão forte é o sen-
tido de comunidade para a concepção de humanidade. As pessoas 
se tornam pessoas através de outras pessoas, ou seja, o foco não é 
no indivíduo, na autossuficiência ou na relação pessoal que cada ser 
desenvolve com o sagrado (Oduyoye, 2001). 

Na América do Sul, em especial nas regiões andinas, a Pacha-
mama (Mãe Terra) é incorporada como parte do sentido de hu-
manidade, simbolizando a profunda relação entre humanidade e 
natureza que se faz presente nas culturas indígenas. Nas tradições 
Aymara e Quechua, não é Deus que cria a terra e a humanidade, é 
a Mãe Terra, uma deusa que cria a vida e tudo o que existe. Ela está 
intimamente ligada ao conceito de Sumak Kawsay, um conceito 
que remete à construção de uma vida plena e um “bem-viver”; isto 
é, se refere à busca do equilíbrio entre todas as formas de existência, 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Justiça socioambiental: perspectivas para uma ideia de humanidade

envolvendo as dimensões social, cultural, econômica, ambiental, 
epistemológica e política que se articulam como um todo inter-re-
lacionado (Simbaña, 2019). Essa interconexão entre humanidade e 
natureza também está presente na cultura maia. O Popol Vuh, texto 
que narra, entre outras coisas, a criação da humanidade, diz que os 
seres humanos foram feitos a partir do milho; ou seja, foram feitos 
da natureza, daquilo que os alimenta (Barbosa, 2019). As tradições 
indígenas parecem refletir, assim, uma visão mais integrada e menos 
centrada exclusivamente no ser humano. 

Ainda dentro de uma percepção de correlação e interdepen-
dência, o sincretismo presente nas tradições afro-brasileiras, por 
sua vez, promove uma síntese de diferentes perspectivas de espiri-
tualidade. Nestas culturas a visão de humanidade é intrinsecamente 
ligada a uma comunidade mais ampla de seres, sejam eles humanos, 
divinos ou da natureza. Para além da relação com o sagrado e com 
a comunidade, o Candomblé e a Umbanda representam um pro-
cesso de humanização, de reconexão, respeito e resistência frente 
às opressões da colonialidade e do escravagismo (Beniste, 1997). 
Oriundos de um contexto de profunda violência e opressão, o senti-
do de humanidade e a relação do homem com a criação baseiam-se 
na interdependência, no cuidado e no respeito. 

Entre as muitas humanidades que se manifestam nas diferen-
tes tradições religiosas, há em comum um sentido de responsabili-
dade e cuidado para com o mundo. Contudo, ao longo da história 
esse cuidado e senso de responsabilidade não tem se manifestado de 
forma igual ou justa. A forma como entendemos a nós mesmos en-
quanto seres humanos é profundamente influenciada pela filosofia 
grega, pelo cristianismo e pelo Iluminismo. Filósofos como Sócra-
tes, Platão, Aristóteles, Sêneca e Epicuro foram fundamentais para 
o nosso senso ético, estético e moral. Da tradição cristã, com Agos-
tinho de Hipona, Tomás de Aquino, Duns Scotus e Guilherme de 
Ockham, entre outros, herdamos a autorreflexão, o senso de inte-
rioridade e responsabilidade pessoal. Kant e Rousseau, símbolos do 
pensamento iluminista, enfatizaram a razão humana, a autonomia 
e a autoexpressão como elementos essenciais para um ser humano 
livre, crítico e fraterno (Taylor, 1997. De Protágoras a Heidegger, a 
tradição ocidental-europeia coloca o homem como centro de todas 
as coisas, fazendo do antropocentrismo um tema recorrente. 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Danilo R. Streck • Carolina Schenatto

O paradigma antropocêntrico se consolidou com a coloniza-
ção europeia ao longo dos séculos XVI e XVII. Eurocentrismo e 
antropocentrismo, tal qual modernidade e colonialidade, são “dois 
lados de uma mesma moeda”, como disse Quijano (2000). Nossa 
compreensão do mundo e de nós mesmos, bem como a nossa re-
lação com a vida em geral, foi construída dentro de um específico 
padrão de poder global, que é basicamente um padrão de domina-
ção, exploração e conflito. A ideia de raça produziu uma divisão no 
sentido de humanidade, impondo que algumas pessoas e culturas 
eram superiores a outras. A colonialidade do poder afeta profun-
damente a compreensão de quem é considerado “humano” e quem 
não é, relegando muitos a uma posição de sub-humanidade.

A conquista e invenção das Américas, argumenta Quijano 
(2000), deu início a uma nova concepção de humanidade, que se 
tornou a primeira identidade da modernidade. E, na medida em 
que 

[...] as relações sociais que se estavam configurando eram 
relações de dominação, tais identidades foram associadas 
às hierarquias, lugares e papéis sociais correspondentes, 
com constitutivas delas, e, consequentemente, ao padrão 
de dominação que se impunha. Em outras palavras, raça 
e identidade racial foram estabelecidas como instrumen-
tos de classificação social básica da população (Quijano, 
2000, p. 117). 

Nesse contexto, Enrique Dussel (1977) argumenta que a com-
preensão de humanidade foi profundamente distorcida pela lógica 
colonial. A humanidade dos povos colonizados foi frequentemente 
negada ou redefinida por meio do prisma europeu, em que “ser hu-
mano” estava vinculado a condições de vida, cultura, língua e reli-
gião europeias. Assim, a colonização foi paradoxalmente justificada 
como um ato de “humanização”, embora, na prática, significasse a 
subjugação e a eliminação das identidades e culturas “outras”. 

A narrativa da modernidade, moldada pelas lentes antropo-
cêntricas e coloniais, não apenas distorceu a compreensão de huma-
nidade, mas também estabeleceu um padrão de exclusão e margi-
nalização que acabou refletido nas mais diversas partes do planeta. 
Hobbes (2003), na obra Leviatã, reflete sobre como a mentalidade 
antropocêntrica e eurocêntrica da modernidade esvaziou o sentido 
de cuidado e respeito partilhado pelas diferentes perspectivas de 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Justiça socioambiental: perspectivas para uma ideia de humanidade

humanidade. A famosa frase de Hobbes (2003, p. 109) sobre a vida 
no estado de natureza ser “solitária, pobre, sórdida, brutal e curta” 
ilustra sua perspectiva sobre o que significa ser “humano” sem a pre-
sença de um contrato social.

Pouco mais de um século depois de Leviatã, um novo con-
trato social é proposto, dessa vez com uma visão de humanidade 
que valoriza a liberdade, a igualdade e a participação ativa na vida 
política. Rousseau (2010) vê na humanidade um grande potencial, 
que se manifesta pelo senso de coletividade e compromisso com o 
bem comum. Mas há também nesse contrato reducionismos carac-
terísticos da visão antropocêntrica e eurocêntrica moderna. 

E a qual humanidade esse contrato se refere? Carole Pateman 
(1988) ressalta que as teorias do contrato social têm historicamente 
excluído as mulheres e perpetuado a noção de um pacto essencial-
mente masculino. Esse contrato, escrito por e para homens, trata da 
liberdade e da igualdade de forma desigual, pois é sustentado por 
um contrato sexual, reforçando as estruturas de poder patriarcal. É 
um contrato escrito dentro do padrão de poder colonial e, por isso, 
também é um contrato racial (Mills, 1997). Para Charles W. Mills, 
o contrato social não reconhece o racismo como condição estru-
turante das sociedades modernas, e, por isso, as teorias clássicas do 
contrato social falham ao não abordar o modo como a invenção da 
raça influencia as relações de poder e as estruturas sociais e políticas 
ao longo dos séculos.

 Esse senso de humanidade reduzido também é fechado em si 
mesmo. Essa é a crítica de Michael Serres (1994), que argumenta 
que as noções tradicionais de contrato social são limitadas a uma 
perspectiva antropocêntrica, que muitas vezes coloca os seres hu-
manos acima ou fora da natureza e ignora a interconexão e a in-
terdependência de todos os sistemas. O “contrato natural” propõe 
uma nova ética ambiental, na qual a preservação e o respeito pela 
Terra são centrais. Serres argumenta que a crise ecológica exige uma 
revisão fundamental da maneira como vemos e interagimos com o 
ambiente.

O que esses contratos dizem sobre o conceito de humanidade? 
Estamos caminhando para um contrato biotecnológico? A rápida 
evolução das tecnologias e da Inteligência Artificial, bem como seu 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Danilo R. Streck • Carolina Schenatto

impacto profundo em quase todos os aspectos da vida humana, 
levanta questões importantes que podem ser vistas como a necessi-
dade de um novo tipo de contrato. Já no início deste século, Francis 
Fukuyama (2002) abordava questões críticas sobre as implicações 
éticas, sociais e políticas das tecnologias emergentes, especialmente 
no campo da biotecnologia, e explorava o impacto dessas tecno-
logias na essência do que significa ser humano. A tecnologia pode 
alterar fundamentalmente a natureza humana? O quão tênue é a 
fronteira entre natureza e tecnologia e como essa integração pode 
afetar nossa compreensão da identidade humana, das relações so-
ciais e da organização política? Quais as novas desigualdades que 
podem surgir?

Para Fukuyama (2002), o que há de fundamentalmente hu-
mano é a nossa dignidade, e há um equilíbrio ideal entre o avanço 
tecnológico e a preservação da essência da humanidade. O “Pon-
to X” representa este lugar onde as tecnologias melhoram a vida 
humana sem comprometer a dignidade ou degradar a sociedade. 
A preservação da dignidade humana é, assim, um ponto chave na 
avaliação ética da biotecnologia e de outras tecnologias emergen-
tes. Nesse contexto, Fukuyama alerta para os riscos de uma corrida 
desenfreada por melhorias e modificações humanas sem um quadro 
ético e legal adequado, que poderia levar a desigualdades profundas 
e a uma perda da diversidade e da riqueza da experiência humana. A 
busca por esse “Ponto X” é, em essência, uma busca por um futuro 
no qual o avanço tecnológico coexista harmoniosamente com os 
princípios fundamentais que nos definem como seres humanos.

Seria o “Ponto X” a busca por justiça socioambiental? Com-
preendemos que esse ponto de equilíbrio implica reconhecer as 
complexas inter-relações entre os avanços tecnológicos, a socie-
dade e o meio ambiente. Esse conceito enfatiza a necessidade de 
equidade e acesso, assegurando que os benefícios da tecnologia 
sejam distribuídos de maneira justa, independentemente do status 
socioeconômico ou geográfico. Além disso, implica uma ênfase na 
sustentabilidade ambiental, incentivando o desenvolvimento de 
tecnologias que respeitem e protejam os ecossistemas naturais. Ele 
pode ser interpretado como um ponto de integração de diversas 
sabedorias, cosmologias e cosmogonias, representando o ponto 
comum entre as humanidades. 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Justiça socioambiental: perspectivas para uma ideia de humanidade

Seria o “Ponto-X” uma espécie de “contrato integral”? 
Que outras compreensões de humanidade caberiam nele? Ve-
mos hoje uma série de iniciativas que tentam romper com a 
tradição antropocêntrica/eurocêntrica e propor novas dimen-
sões de um contrato que reconheça e respeite o “senso de 
humanidade compartilhada”; podemos utilizar como exemplo 
o importante papel que comunidades indígenas da Amazônia 
desempenham na proteção da biodiversidade e na luta contra o 
desmatamento, utilizando conhecimentos tradicionais e práti-
cas sustentáveis em diálogo intercultural. Na Colômbia, a Uni-
versidade Nacional da Colômbia tem desenvolvido programas 
para integrar a diversidade cultural e os saberes indígenas no 
ambiente acadêmico, com o objetivo de questionar o paradig-
ma eurocêntrico e antropocêntrico dominante e promover uma 
compreensão de humanidade que dialogue com diferentes sis-
temas de conhecimento (Restrepo, 2008). 

Outro exemplo, desta vez no Brasil, de como a concepção 
de humanidade vem sendo ampliada pode ser encontrado no 
Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST). Esse 
movimento, ao lutar pela reforma agrária e por práticas agrícolas 
sustentáveis, aborda diretamente questões ligadas tanto à mudança 
climática como à educação e à pedagogia. O MST promove a 
agroecologia, centrada nos princípios da Educação Popular, como 
uma alternativa de justiça social e ambiental, promovendo, assim, 
um novo paradigma de interação com a natureza e ilustrando uma 
prática de humanidade mais inclusiva e integrada (Carter, 2015).

A ideia de um “contrato integral”, capaz de descolonizar nossa 
concepção de mundo e produzir um sentido comum de humanida-
de e de justiça, pode ser interpretada como um quixotismo. Afinal, 
é possível propor uma concepção de humanidade que, embora 
singular, não seja excludente ou universalista? A humanidade no 
singular é mais uma busca comum em torno do que somos do que 
a tentativa de encontrar qualidades substantivas inerentes a todos 
nós. O quixotismo, aqui, é uma metáfora que simboliza a tentativa 
utópica de alcançar um equilíbrio harmonioso e justo entre avanços 
tecnológicos, dignidade humana, justiça social e sustentabilidade 
ambiental. Esse contrato seria um documento vivo, evolutivo, capaz 
de se adaptar conforme novas compreensões emergem, particular-



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Danilo R. Streck • Carolina Schenatto

mente em resposta aos desafios impostos por tecnologia e questões 
ambientais.

Então, conseguimos fazer caber a nossa diversidade humana 
em um conceito, em uma ideia? Inspirados em Drummond de 
Andrade, propomos essas breves “especulações em torno da palavra 
humanidade”, com o intuito de argumentar que, mais do que uma 
ideia, a humanidade é construção permanente, é uma prática de 
(de)colonialidade, onde a busca por equidade e sustentabilidade se 
torna parte integrante de nossa compreensão e prática de humani-
dade. Se iniciamos este subcapítulo com a pergunta “humanidade 
ou humanidades?”, agora o encerramos com a pergunta: justiça ou 
justiças? Conseguimos fazer caber as múltiplas concepções de justi-
ça em um conceito, em uma ideia?

O que entendemos por justiça socioambiental?

Já dizia Mário Vargas Llosa (2013), poeta peruano, que a (in)
justiça começa com a liberdade de todos, isto é, ela não é uma rea-
lidade preexistente, não nasce com a humanidade. E são muitas as 
(in)justiças que emergem das lutas pela liberdade em uma perspec-
tiva antropocêntrica e individualista. Quando examinamos a nossa 
história, um dos pontos de confluência que encontramos nas mais 
distintas religiões é que a justiça não é retratada como um elemento 
inerente à criação do mundo. 

Mais uma vez, olhamos para a filosofia judaico-cristã: a ne-
cessidade de justiça nasce do “pecado original”, do livre arbítrio. 
Nessa lógica, a justiça está relacionada à reparação, à reconstrução 
do mundo perfeito criado por Deus (Keller, 2010). Há uma ênfase 
na importância da justiça social, da compaixão e do cuidado pelo 
próximo. Santo Agostinho e São Tomás de Aquino, por exemplo, 
argumentam que a justiça deve ser fundamentada no amor e na 
compaixão (cáritas). Essa perspectiva enfatiza que a verdadeira 
justiça é guiada pelo amor a Deus e pelo cuidado ao próximo. A 
ênfase na moralidade interior e na justiça como uma questão de éti-
ca pessoal e social transcende o Cristianismo, estando presente em 
diversas tradições filosóficas e religiosas ao redor do mundo. 

Nas tradições asiáticas, o senso de justiça é enraizado nas com-
preensões éticas de responsabilidade individual e equilíbrio cósmi-
co para a manutenção da ordem e da harmonia no mundo (Smith, 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Justiça socioambiental: perspectivas para uma ideia de humanidade

1991). O Confucionismo, uma filosofia predominante na China, 
enfatiza a importância da ética e da moralidade interior na criação 
de uma sociedade justa e harmoniosa. No hinduísmo, a noção de 
justiça está ligada aos conceitos de dharma (dever, justiça, lei) e 
karma (ação e consequência). A justiça, enquanto princípio orde-
nador do universo, é uma responsabilidade e um dever de cada um 
(Radhakrishnan, 2015). O karma também desempenha um papel 
importante no Budismo, em que ações justas e éticas contribuem 
para o equilíbrio cósmico. Aqui, a justiça está relacionada com a 
compreensão da interconexão de todas as coisas e de ações baseadas 
na compaixão e na sabedoria (Harvey, 2019). 

Para além da dimensão teológica, a noção de que a justiça e a 
ética começam com o indivíduo e suas escolhas internas atravessou 
os séculos, desde a Grécia Antiga. Na filosofia grega, particular-
mente no estoicismo, há uma forte ênfase na moralidade interior 
e na virtude pessoal. Filósofos como Sócrates, Platão e Aristóteles 
discutiram a ideia de que uma vida boa e justa é alcançada por 
meio do desenvolvimento do caráter e da compreensão da virtude 
(Taylor, 1997).

A filosofia humanista integra muitos dos princípios cristãos, 
enfatizando a importância da moralidade, da educação e do desen-
volvimento do caráter individual para a construção de um senso de 
justiça. A Utopia de Thomas More (2018), por exemplo, descreve 
uma sociedade em que a propriedade e a riqueza são coletivizadas. 
Para além das desigualdades sociais, More propõe que a noção de 
justiça se expanda para a participação política, para um sistema ju-
rídico mais humanitário e uma educação focada em valores morais, 
virtudes e senso de responsabilidade comunitária, pois esses são os 
fundamentos da justiça social.

A ficção de More influenciou o pensamento de Hugo Grotius 
em sua compreensão de justiça internacional. Grotius (2009) se ins-
pirou em conceitos humanistas para propor que existem princípios 
universais de justiça que transcendem as fronteiras nacionais e as 
leis individuais dos estados, argumentando que a guerra e a paz de-
vem ser regidas com uma concepção de justiça e de direito que seja 
universal e independente de doutrinas religiosas. Ele argumentou 
que os direitos e as responsabilidades inerentes ao ser humano são 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Danilo R. Streck • Carolina Schenatto

fundamentais para o entendimento da justiça e devem orientar as 
relações internacionais, mesmo em tempos de guerra. 

Essa compreensão da existência de direitos naturais e justiça 
enquanto condição fundamental da humanidade ecoou no pen-
samento iluminista. Caracterizado pelo apelo à razão, ao ques-
tionamento do dogma e à crítica das instituições estabelecidas, o 
Iluminismo moldou as noções contemporâneas de justiça, liber-
dade e direitos humanos. Ao escrever o Discurso sobre a origem e 
os fundamentos da desigualdade entre os homens, Rousseau (2011), 
por exemplo, identifica dois tipos principais de desigualdades (in-
justiças): a natural e a moral ou política. A desigualdade natural 
refere-se às diferenças físicas e mentais inatas entre os indivíduos, 
que Rousseau considera inevitáveis e inerentes à condição humana. 
Essas diferenças não seriam, em si mesmas, fontes de injustiça. Por 
outro lado, a desigualdade moral ou política é fruto das relações 
sociais e das estruturas de poder e, por isso, pode produzir injustiças 
significativas dentro da sociedade.

Nesse contexto, como a sociedade pode promover justiça? Por 
meio do contrato social. Mas, como argumentado anteriormente, 
esse pacto possui suas limitações e, por isso, também é uma forma 
de (re)produzir injustiças. É isso que nos mostram Pateman, Mills e 
Serres, ao argumentarem que o contrato social tradicional é mascu-
lino, branco e antropocêntrico. Esse contrato, paradoxalmente, en-
dossou a (re)produção de uma série de desigualdades ao excluir os 
povos indígenas e africanos, as mulheres e a Terra, como um todo. 
Quais são, então, as injustiças que sustentam esse pacto? Elencamos 
ao menos sete: injustiça sexual e de gênero, injustiça racial, injustiça 
social, injustiça cognitiva, injustiça econômica, injustiça ambiental 
e injustiça etária. 

Isso significa que, assim como a noção de humanidade, a jus-
tiça não é singular e também está associada a um conjunto de pac-
tos que vêm sendo demandados pela sociedade. Há, contudo, um 
elemento comum entre as tradições apresentadas até agora, sejam 
elas perspectivas religiosas ou seculares: a noção de que a justiça e 
a ética tradicionalmente centradas no indivíduo e em suas escolhas 
internas estão se tornando mais coletivas.



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Justiça socioambiental: perspectivas para uma ideia de humanidade

A justiça social, enquanto elemento central da fé cristã, as-
sume uma dimensão coletiva a partir da Teologia da Libertação. 
Esse movimento, que surgiu na América Latina durante a segunda 
metade do XX, foi como uma resposta teológica aos problemas de 
pobreza e injustiça social no continente, enfatizando a necessidade 
de libertação social, política e econômica. A verdadeira fé, segundo 
essa perspectiva, se manifesta na luta pela justiça e libertação dos 
oprimidos (Dussel, 1977). Na Índia, a filosofia neo-humanista de 
Prabhat Ranjan Sarkar compreende a justiça social como uma ex-
tensão natural da espiritualidade que deve abranger não apenas o 
bem-estar humano, mas também o de todos os seres vivos e o equi-
líbrio ecológico (Sarkar, 2006). 

No século XX, essa busca pelo equilíbrio tem ganhado eco 
nos discursos em torno do “cuidado da casa comum”. Essa metá-
fora tem se destacado em discussões contemporâneas sobre justiça 
e sustentabilidade, representando uma abordagem mais holística e 
integrada. Popularizada em parte pela encíclica do Papa Francisco 
Laudato Si, a casa comum atenta para a responsabilidade coletiva 
em cuidar do nosso planeta, representando não apenas a intercone-
xão entre os seres humanos, mas também a interdependência entre 
a justiça social, a justiça ambiental e a ética na compreensão e na 
manutenção da humanidade. 

Mais que uma metáfora, o cuidado da casa comum é um 
chamamento para uma nova abordagem ética e prática (Siqueira, 
2020), um convite para a luta pela justiça socioambiental. Mas o 
que é a justiça socioambiental? Entendemos a justiça socioambien-
tal como uma chave de leitura que abarca as múltiplas formas de 
justiça demandadas pela humanidade. Ela nos permite compreen-
der conceitos como interdependência, reciprocidade, mutualidade, 
complementaridade, corresponsabilidade e sustentabilidade para 
além da relação entre humanos; e, ao fazê-lo, nos convida a sair da 
fase do antropoceno (Boff, 2023). 

Da justiça socioambiental surge uma nova interpretação 
de humanidade: “nós somos a própria Terra que, num momento 
avançado de sua complexidade, começou a sentir, a pensar, a amar, 
a cuidar e a venerar. Foi então que irrompemos como homem e 
mulher” (Boff, 2023, p. 40). E, por sermos a própria Terra, dividi-
mos com ela os mesmos direitos. Que direitos são esses? Buscamos 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Danilo R. Streck • Carolina Schenatto

na Carta da Terra essa resposta: a) a erradicação da pobreza como 
um imperativo ético, social e ambiental; b) a proteção dos grupos 
mais vulneráveis da sociedade; c) a proteção do meio ambiente; d) 
o respeito à igualdade e à dignidade de todos os seres; e) a responsa-
bilidade intergeracional. Em outras palavras, o direito da Terra é o 
direito à ecologia integral. 

A ecologia integral é, mais do que um conceito interdisciplinar 
e pluriverso, um paradigma que enfatiza a necessidade de aborda-
gens integradas para enfrentar as crises socioambientais (Lacerda, 
2020). Ela tenciona a noção de “Ponto-X” e desafia o domínio do 
paradigma tecnocrático, promovendo uma utilização mais cons-
ciente das tecnologias, de forma a integrar as dimensões ecológicas, 
econômicas, sociais, culturais e da vida cotidiana na busca por solu-
ções para os desafios ambientais (Francisco, 2015). 

Nessa perspectiva, a justiça socioambiental pode ser com-
preendida como a “justa medida” (Boff, 2023) entre os paradigmas; 
isto é, o que viabiliza, na prática, o pacto integral do qual falávamos 
no subcapítulo anterior. “Vive a justa medida aquele que sabe im-
por limites a ele mesmo, seja em relação aos outros, seja em relação 
à natureza”, disse Leonardo Boff (2023, p.47) ao explicar que essa 
virtude cardeal acompanhou a humanidade ao longo de todo o seu 
desenvolvimento. Da deusa egípcia Maat à ética de Aristóteles, de 
Midas a Marx, é ela que confere coesão à sociedade; é ela que con-
fere sentido à sustentabilidade. 

É possível viver a justa medida? Para Boff, quem quer se orien-
tar por ela precisa, antes de tudo, tê-la dentro de si. É um exercício 
de vigilância, um processo pedagógico permanente. Ela não se dá 
automaticamente, não é algo natural. Ela deve “ser busca a partir 
de dentro, do coração, vivendo-se conforme a sua natureza” (Boff, 
2023, p. 113). Parafraseando Vargas Llosa (2012), o verdadeiro de-
safio e a verdadeira beleza desta busca residem em olhar para dentro 
de si para entender a interconexão intrínseca com o mundo e com 
os outros. 

À guisa de uma conclusão: o que o conceito de justiça so-
cioambiental acrescenta à ideia de humanidade?

Então, qual é a justa medida do valor do homem? A justiça 
socioambiental nos lembra que só há uma justa medida para a vida 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Justiça socioambiental: perspectivas para uma ideia de humanidade

na Terra: a saúde do planeta (Boff, 2010; 2023). Essa visão reflete 
a ideia de que a justiça socioambiental não é apenas sobre proteger 
o meio ambiente, mas reconhecer a crise ecológica como uma crise 
de valores, na qual a exploração desenfreada dos recursos naturais 
e a falta de responsabilidade para com a vida são sintomas de uma 
falha mais profunda no modo como a humanidade compreende a si 
mesma. São sintomas de uma crise paradigmática que não pode ser 
solucionada apenas com mudanças tecnológicas ou políticas, sem 
que haja uma transformação fundamental dos valores e da ética que 
guiam as interações entre humanidade e planetaridade. 

Leonardo Boff (2008) chama essa transformação de “ética da 
vida”, uma ética de possibilidades, pois a vida está sempre em proces-
so de tornar-se, nunca completa ou finalizada. Essa concepção está 
ligada à educação e à libertação, sugerindo que os seres humanos 
têm a capacidade e a responsabilidade de transformar suas próprias 
vidas e o mundo ao seu redor; encontrando eco na concepção frei-
reana de “ser inacabado”. Em Ética da vida, Boff (2008) apresenta 
uma visão de mundo em que a vida é um constante processo de 
tornar-se, refletindo uma ética de possibilidades e transformação. 

Essa visão encontra paralelos significativos na filosofia educa-
cional de Paulo Freire, particularmente em sua concepção do ser 
humano como um “ser inacabado”. Na ética da vida, a educação 
não é apenas um processo de transmissão de conhecimento, mas 
um ato de criação e recriação. Freire (1970) argumenta que a dinâ-
mica do inacabamento é crucial para entender a opressão e buscar 
a libertação – e, por isso, é um caminho para construção da justiça 
socioambiental. Na perspectiva freireana, é possível compreender 
essa justiça como uma ação de libertação e um despertar crítico para 
a conscientização. Freire (1970, p. 49) diz que a libertação é um 
parto doloroso e coletivo que “não pode ser realizado por outros. 
Eu só posso ser libertado com os outros”. 

O parto, enquanto metáfora para o nascimento de uma ética 
da vida, é um processo que tanto a humanidade como a Terra estão 
passando. É isso que argumenta Boff (2021) ao falar do “doloroso 
parto da Mãe Terra”. A crise ambiental sem precedentes exige o nas-
cimento de uma nova era – a “era ecozoica” (Boff, 2023). O parto 
da Mãe Terra, “como expressão de uma nova etapa a ser percorrida 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Danilo R. Streck • Carolina Schenatto

por todos, desta vez, em harmonia com a natureza” (Boff, 2021, p. 
310), simboliza a esperança na superação do fim do mundo. 

Há, nessa concepção, dois elementos importantes à justiça 
socioambiental: a esperança enquanto verbo esperançar (Freire, 
1992); e o fim do mundo enquanto realidade concreta (Krenak, 
2019). Esperançar não é um sentimento passivo e/ou um otimismo 
ingênuo; pelo contrário, é uma ação, uma iniciativa concreta para 
a transformação social que promove a solidariedade e a colabora-
ção. A esperança, enquanto força vital da justiça socioambiental, 
pressupõe uma abordagem coletiva, na qual diferentes grupos, co-
munidades e nações trabalham juntos para encontrar soluções que 
beneficiem tanto as pessoas como o planeta. A esperança é, tam-
bém, a consciência de que o fim do mundo não é necessariamente 
um evento cataclísmico, mas uma realidade vivida por aqueles que 
Freire (1970) chama de “oprimidos”. 

A partir da inter-relação entre as ideias de Boff (2021, 2023), 
Freire (1970) e Krenak (2019), elencamos algumas das “ideias que 
apressaram o fim do mundo” e que são fundamentais para com-
preendermos o que o conceito de justiça socioambiental acrescenta 
à ideia de humanidade: a irrupção do ódio e o genocídio promo-
vido pela modernidade/colonialidade; a persistência da escravidão 
ou de condições análogas à escravidão; a categoria raça enquanto 
centro das injustiças socioeconômicas, cognitivas e ambientais; a 
exploração da Terra e a noção de que ela é uma provedora de recur-
sos; o não reconhecimento dos direitos do planeta e de tudo que 
nele vive; e a humanidade e a desumanidade dentro de nós. 

A justiça socioambiental amplia o conceito tradicional de hu-
manidade ao incorporar a ideia de que a vida em sua totalidade – e 
não apenas a existência humana – é central para nossa compreensão 
do que significa ser humano. Essa perspectiva reconhece que os 
seres humanos são apenas uma parte de um ecossistema mais 
amplo, interdependente e dinâmico, onde todas as formas de 
vida têm valor intrínseco e estão intrinsecamente conectadas. No 
contexto da justiça socioambiental, humanizar envolve expandir a 
luta contra a opressão e a busca da libertação para incluir a relação 
do ser humano com o meio ambiente. Significa cultivar um senso 
de responsabilidade e compreender que a exploração da Terra e a 
degradação ambiental são formas de desumanização, pois mostram 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Justiça socioambiental: perspectivas para uma ideia de humanidade

uma falta de respeito pela vida em todas as suas formas, sejam elas 
as que já estão no planeta ou as que virão. 

 Podemos dizer, então, que a humanização é o exercício coti-
diano da justa medida? Se entendemos que a justa medida é a “vi-
vência coerente da interdependência global e o sentido da respon-
sabilidade universal” (Boff, 2023, p. 63), sim. Mas a justa medida 
é mais do que um processo de humanização, ela é “o princípio de 
todo o universo, não somente de nossas sociedades ou de nossos 
comportamentos” (Boff, 2023, p. 21). Ela é um princípio universal 
que governa o equilíbrio e a harmonia em todas as dimensões, seja 
nas relações humanas, na interação com o meio ambiente ou nas 
dinâmicas mais amplas do cosmos. Nesse sentido, humanizar-se 
no âmbito da justa medida não é apenas sobre desenvolver relações 
mais justas e sustentáveis entre seres humanos ou entre humanidade 
e natureza; trata-se de alinhar-se a um princípio cósmico mais pro-
fundo, que orienta a coexistência equilibrada e respeitosa de todas 
as formas de vida e das forças do universo. 

Seria a justa medida o princípio orientador daquilo que chama-
mos de “pacto integral”? Seria esse pacto a ecologia integral? A justa 
medida como um pacto pela ecologia integral vai além das ques-
tões sociais, abraçando a interdependência de todos os aspectos da 
vida. A ecologia integral foi amplamente difundida pela encíclica 
Laudato Si (Francisco, 2015), cujo argumento central é que a crise 
ambiental e a crise social são, de fato, uma única e complexa crise 
socioambiental. Ela abrange todos os aspectos da vida – ambiental, 
econômico, social, político, cultural e espiritual –, reconhecendo 
que essas dimensões estão interligadas e não podem ser abordadas 
isoladamente. 

Essa visão integradora da vida, por um lado, tira o ser humano 
do pedestal de senhor absoluto da criação, conforme a consagrada 
expressão de Protágoras de que “o homem é a medida de todas as 
coisas, das coisas que são, enquanto são, das coisas que não são, en-
quanto não são” (Platão, 2000, p. 14). Por outro lado, oferece uma 
possibilidade de refazer-nos como humanidade que se reconhece 
parte de uma complexa trama da vida e que é capaz de se admirar 
com o poeta quando, entre suas especulações, pergunta: “Que mi-
lagre é o homem?” (Drummond, 2012, p. 758).



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Danilo R. Streck • Carolina Schenatto

Referências
ANDRADE, Carlos Drummond de. Carlos Drummond de An-
drade: Poesia 1930-62. São Paulo: Cosac Naify, 2012.
BARBOSA, Lia P. Popol Wuj e a pedagogia Maya da milpa. In: 
STRECK, D. R.; MORETTI, C. Z.; ADAMS, T. (Org.). Fontes 
da pedagogia latino-americana: heranças (des)coloniais. Curitiba: 
Appris, 2019.
BENISTE, José. Orixás: Deuses Iorubás na África e no Novo Mun-
do. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1997.
BOFF, Leonardo. Ética da vida. Rio de Janeiro: Editora Record, 
2008.
BOFF, Leonardo. O doloroso parto da Mãe Terra: uma sociedade 
de fraternidade sem fronteiras e de amizade social. Petrópolis: 
Vozes, 2021.
BOFF, Leonardo. A busca da justa medida: como equilibrar o 
planeta Terra. Petrópolis: Vozes, 2023.
CARTER, Miguel. MST e a luta pela Reforma Agrária no Brasil. 
São Paulo: Editora Unesp, 2015.
DUSSEL, Enrique. Filosofia na América Latina: filosofia da liber-
tação. São Paulo: Loyola, 1977.
FRANCISCO, Papa. Laudato Si’: sobre o cuidado da casa co-
mum. Brasília, DF: Edições CNBB, 2015.
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1970.
FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a 
Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.
FUKUYAMA, Francis. Our posthuman future: consequences 
of the biotechnology revolution. New York: Farrar, Straus and 
Giroux, 2002.
GROTIUS, Hugo. Sobre o direito da guerra e da paz. Brasília: 
Editora Universidade de Brasília, 2009.
HARVEY, Peter. A tradição do budismo: história, filosofia, litera-
tura, ensinamentos e práticas. São Paulo: Cultrix, 2019.
HOBBES, Thomas. Leviatã, ou Matéria, forma e poder de um 
estado eclesiástico e civil. São Paulo: Martin Claret, 2003.



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025010, 2025

Justiça socioambiental: perspectivas para uma ideia de humanidade

KELLER, Timothy. Generous Justice: How God’s Grace Makes Us 
Just. New York: Dutton, 2010.
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019.
LACERDA, Luiz Felipe B. Ecologia integral, justiça socioambien-
tal e bem-viver. In: FOLLMANN, José Ivo (Org.). Ecologia inte-
gral: abordagens (im)pertinentes. v. 2. São Leopoldo, RS: Editora 
Casa Leiria, 2020. p. 177-200.
MILLS, Charles W. The racial contract. Ithaca: Cornell University 
Press, 1997.
MORE, Thomas. Utopia. São Paulo: Penguin, 2018.
NUSSBAUM, Martha C. Creating capabilities: the human 
development approach. Cambridge: Harvard University Press, 
2011.	
ODUYOYE, Mercy Amba. Introducing African Women’s Theolo-
gy. Sheffield: Sheffield Academic Press, 2001.
PATEMAN, Carole. The sexual contract. Stanford: Stanford Uni-
versity Press, 1988.
PLATÃO. Teeteto. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém: 
EDUFPA, 2000.
PROGRAMA DAS NAÇÕES UNIDAS PARA O DESEN-
VOLVIMENTO (UNDP). Carta da Terra. Rio de Janeiro: 
CieBio, 2020.
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y 
América Latina. In: LANDER, Edgardo (ed.). La colonialidad del 
saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoameri-
canas. Buenos Aires: CLACSO, 2000.
RADHAKRISHNAN, Sarvepalli. The Hindu View Of Life. Nova 
Delhi: Harper Collins, 2015.
RESTREPO, Eduardo. Interculturalidad y estudios (inter) cul-
turales en Colombia. In: WALSH, C.; SCHIWY, F.; CASTRO-
-GÓMEZ, S. (eds.). Indisciplinar las ciencias sociales: geopolíticas 
del conocimiento y colonialidad del poder. Perspectivas desde lo 
Andino. Quito: UASB/Abya Yala, 2008.
ROUSSEAU, Jean-Jacques. O contrato social. São Paulo: Martin 
Claret, 2010.



Submetido em novembro de 2024.
Aprovado em fevereiro de 2025.

Danilo R. Streck • Carolina Schenatto

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre a origem e os funda-
mentos da desigualdade entre os homens. São Paulo: Martin Claret, 
2011.
SARKAR, Prabhat Ranjan. Neo-humanismo: Ecología, Espiri-
tualidad y Expansión Mental. Tradução de Jassán Suby. Madrid: 
Ananda Marga Publications, 2006. 
SEN, Amartya. Development as freedom. Oxford: Oxford Univer-
sity Press, 1999.
SERRES, Michel. O contrato natural. Lisboa: Instituto Piaget, 
1994.
SIMBAÑA, Fabián Sumak Kawsay como projeto político e 
pedagógico. In: STRECK, D. R.; MORETTI, C. Z.; ADAMS, 
T. (Eds.). Fontes da pedagogia latino-americana: heranças descolo-
niais. Curitiba: Editora Appris, 2019.
SIQUEIRA, João Carlos. Casa comum: um conceito interdis-
ciplinar e pluriverso. In: FOLLMANN, J. I. (Org.). Ecologia 
integral: abordagens (im)pertinentes. São Leopoldo: Casa Leiria, 
2020. v. 1.
SMITH, Huston. The World’s Religions. San Francisco: Harper-
SanFrancisco, 1991.
TAYLOR, Charles. As fontes do Self: a construção da identidade 
moderna. São Paulo: Editora Loyola, 1997.
VARGAS LLOSA, Mario. A civilização do espetáculo. Rio de 
Janeiro: Objetiva, 2012.
VARGAS LLOSA, Mario. Conversa na catedral. Rio de Janeiro: 
Alfaguara, 2013.


