0 ensino-aprendizagem de filosofia como
“oficina do pensamento”

The teaching and learning of philosophy as a
“workshop of thought”

DOI:10.18226/21784612.v30.e025012

Prof. Ms. Ezimar Bravin (PROF-FILO/UFES)'

Prof. Dr. Marcelo Martins Barreira (Departamento de Filosofia/
UFES)?

Resumo: Este artigo aborda a oficina do pensamento como uma rica
metodologia para o ensino-aprendizagem de filosofia. Sua base tedrica
advém da abertura experiencial da obra O que é filosofia? (2010), de Gilles
Deleuze ¢ Félix Guattari. Tendo em vista que um dos maiores desafios do
processo de ensino-aprendizagem de filosofia ¢ fazer o educando pensar,
a partir de uma experiéncia e da singularidade de um estilo interrogativo
préprio, a filosofia pela criagio de conceitos. Desse modo, um ensino-
aprendizagem filoséfico se desdobra da abertura experiencial subjacente
3 obra de Gilles Deleuze e Félix Guattari, que fornece horizontes para
o pensar em geral ¢ para o pensar sobre o ensinar a filosofar. Na obra,
Deleuze ¢ Guattari denunciam a violéncia inaugural que nos forgou a
pensar como forma de superar os desafios que se apresentam; que nos
atingem sem a nossa escolha. Diante das possibilidades e dos limites das
vias de ensino-aprendizagem filoséfica como experiéncia nio natural
do pensar, a sala de aula ¢ lugar de acontecimento e de vida que pulsa,
tornando-se um lugar-laboratério onde as questdes acontecem e, a
partir delas, surgem possiveis solu¢des por um processo de criagio de
conceitos. Logo, a0 educador da filosofia cabe construir interven¢oes
didético-pedagdgicas em vista dessa produgio de conceitos. Decorre
dai a amplitude ¢ a diversidade do que André La Salvia chama de uma
“pedagogia do conceito” (2016), cujas diretrizes tém como fonte a obra
de Deleuze ¢ Guattari. Uma pedagogia conceitual compreendida como
“oficina do pensamento” (Kohan, 2013) ou “oficina de conceitos” (Gallo,
2012) hé de estimular no educador um planejamento pedagégico que se
centralize no educando para que ele possa imergir no universo filoséfico
como acontecimento do pensar.

)

Mestre em Filosofia pelo Mestrado Profissional em Filosofia da Ufes. Orcid: https://orcid.
0rg/0009-0000-8760-1711. E-mail: professorbravin@gmail.com.

Doutor em Filosofia pela Unicamp. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9367-3073. E-mail:
marcelobarreira@ymail.com

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, €025012, 2025

ISSN online 2178-4612 Disponivel: http://www.ucs.br/etc/ revistas/index.php/conjectura



O ensino-aprendizagem de filosofia como “oficina do pensamento”

Palavras-chave: Ensino-aprendizagem. Filosofia. Oficina do pensamento.
Gallo. Kohan. La Salvia.

Abstract: This article addresses the thought workshop as a significant
form of philosophical teaching and learning. Its theoretical basis derives
from the experiential opening of Gilles Deleuze and Félix Guattari’s work
“What is Philosophy?” One of the greatest challenges in the philosophy
teaching and learning process is to encourage students to think from
their experience and from the interrogative style inherent to philosophy
through: the creation of concepts. Thus, philosophical teaching and
learning unfolds from the experiential opening underlying Gilles
Deleuze and Félix Guattari’s work. This opening provides horizons for
thinking as such and for thinking about teaching how to philosophize.
In the above work, Deleuze and Guattari denounce the initial violence
that forced us to think to overcome the challenges that confront us; that
happens to us without our choosing. Given the possibilities and limits of
philosophical teaching and learning pathways as an unnatural experience
of thought, the classroom is a place of happenings and pulsating life,
liking a laboratory where questions arise and possible solutions emerge
from them through a process of concept creation. Therefore, it is up to
the philosophy educator to construct didactic-pedagogical interventions
based on this production of concepts. This gives rise to the broad and
diversity of what André La Salvia calls a “pedagogy of the concept”
(2016), whose guidelines are based on the work of Deleuze and Guattari.
A conceptual pedagogy understood as a “thought workshop” (Kohan,
2013) or “concept workshop” (Gallo, 2012) must encourage educators
to develop pedagogical planning that focuses on the student so that he
or she can immerse himself or herself in the philosophical universe as an
event of thinking.

Keywords: Teaching. Philosophy. Thought workshop. Gallo. Kohan. La

Salvia.

Introdugao

Um dos maiores desafios nas relagdes de ensino-aprendizagem

de filosofia ¢ fazer o educando pensar desde um estilo préprio a
filosofia: a criagio de conceitos. Desse modo, uma dinimica de
ensino-aprendizagem filos6fica se desdobra da abertura experiencial
subjacente 4 obra de Gilles Deleuze e Félix Guattari, abertura
que traz horizontes para o pensar ¢ para o pensar sobre o ensinar
a filosofar. Na obra O que ¢ filosofia? (2010), Deleuze ¢ Guattari
denunciam a violéncia inaugural feita a nds, que nos forcou a pensar
como forma de superar os desafios que nos surgem e nos atingem,
sem a nossa escolha. Diante das possibilidades e dos limites das vias

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, ¢025012, 2025



Ezimar Bravin ¢ Marcelo Martins Barreira

pedagdgicas paraa experiéncia do pensar, a sala de aula ¢ um lugar de
abertura a esse acontecimento porque ¢ também onde a vida pulsa.
Ela se torna um lugar-laboratério em que as questdes acontecem e,
a partir delas, surgem e se analisam as possiveis soluces a elas por
um processo de criago de conceitos.

Portanto, ao educador da filosofia cabe o estimulo de
interveng¢des diddtico-pedagdgicas em vista dessa producio de
conceitos. Decorre dai nossa énfase mais ampla, em que pese
diversos matizes, no que André La Salvia chama de uma “pedagogia
do conceito” (2016). Essa pedagogia conceitual, construida como
“oficina do pensamento” (Kohan, 2013) ou “oficina de conceitos”
(Gallo, 2012), acompanha as diretrizes de Deleuze e Guattari, que
apontam uma producio ou novo uso dos conceitos como parte de
um processo continuo ao longo da tradi¢ao filoséfica.

O ensino-aprendizagem de filosofia como “oficina do
pensamento”

Fazer o educando pensar a partir de um estilo préprio,
em cada uma das disciplinas, deveria ser o principal objetivo
curricular. Criar modos de pensamento é um processo bem mais
amplo do que a simples memorizagao de férmulas e contetdos
tedricos ja concebidos e fechados em si. Priorizar o ato de pensar
conceitualmente em vez da memorizagio, desde a singularidade
dos estilos de interrogagio de cada drea de saber, permite ao
educando uma capacidade de construgiao de pensares multiplos.
Assim, perguntemo-nos: caso seja imprescindivel um pensar
historicamente no ensino-aprendizagem de histéria ¢ um pensar
matematicamente no de matemitica (Gallo; Guido; Kohan, 2013,
p- 103), qual seria, entao, o estilo de se pensar filosoficamente?

Cabe salientar que o uso da histéria nas ciéncias da natureza
nao participa da metodologia de elaboragao de verdades nessas
dreas do saber. Nelas, as pesquisas de cardter histérico nao influem a
epistemologia, por exemplo, da fisica ou da quimica — ao inverso das
ciéncias humanas, notadamente a filosofia, que se retroalimentam
da leitura que fazem de sua prépria histéria de construgao de
“verdades”. A tradicio filoséfica, com seus autores, obras ¢ teorias,
continuam atuais. Dai uma grande diferenca entre a filosofia e as
ciéncias da natureza.

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, ¢025012, 2025



O ensino-aprendizagem de filosofia como “oficina do pensamento”

Por ser classico, o pensamento de Platdo ou de Tomas
de Aquino persiste em nosso caldo cultural ocidental, que hé de
se ampliar diante da perspectiva decolonial ao incluir ainda as
ricas tradigdes de pensamento como as amerindias, africanas
etc. E por isso que a presenca curricular da filosofia no ensino
médio se torna fundamental. Em outras palavras, para além de
sua fundamentac¢do epistemologica ou por ser a mae de todos
os saberes, a filosofia favorece a contextualizagao cultural dos
educandos ao situa-los no tempo e no espago de um contexto
cultural complexo e amplo, em constante mudanca e bem
maior do que dizem os classicos da historia da filosofia de
matriz greco-romana e judaico-crista.

Seja como for, apesar de as ciéncias da natureza nio se
reconhecerem, como de fato sio, parte de um amplo processo
cultural, nio lhes basta o rigor metodoldgico para seu bom
funcionamento delas, que se inserem em paradigmas culturais.
Apenas pelo didlogo com outros saberes e a cultura em geral ¢ que
as ciéncias da natureza operam signiﬁcativamente. Ora, conhecer a
Fisica de Arist6teles, apesar de todo o rigor conceitual do fundador
da légica cldssica, ndo a torna imprescindivel para a pesquisa fisica
contemporinea. Logo, a coeréncia metodoldgica e conceitual nao
fornece a legitimagio epistemoldgica para as ciéncias da natureza,
h4 algo a mais: ¢ preciso fazer de um determinado discurso cientifico
um discurso sustentavel por sua consonéncia com a sensibilidade
cultural do que seja “ciéncia” quando tal discurso ¢ proferido. Para
tanto, as ciéncias da natureza, quando precisam refletir sobre si
mesmas, recorrem a filosofia. Ao mesmo tempo, hd singularidades.
Cabe um processo de ensino-aprendizagem do pensar no estilo das
interrogagdes feitas pela fisica hoje, mas também da quimica, da
biologia, o que se sucede nas ciéncias humanas e na especificidade

do saber filoséfico.

Um dos fatores de diferenciacio da filosofia com relagio a
outras dreas do saber ¢ a sua maneira de apropriagao de sua histéria.
A histéria da filosofia se configura como matriz do pensamento
filosofico. Isso se da nio pela repeticio erudita dos conceitos
produzidos, mas pela inspiragao de uma atitude vivaz de indagagao
conceitual diante de sempre novas circunstancias. A histéria da fisica
nio ¢ condicio para o pensar fisicamente; no entanto, 0 manejo

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, ¢025012, 2025



Ezimar Bravin ¢ Marcelo Martins Barreira

criativo e transformador da tradi¢io conceitual, em sua ousadia de
se pensar o mundo, exige uma retomada histérica da filosofia numa
linha distinta daquela meramente erudita ou enciclopédica. Com a
histéria da filosofia

aprendemos muitas coisas: a situar os filésofos em
determinados contextos e a partir de problemas
especificos; a estabelecer relagdes entre categorias e
acontecimentos; a perceber como foram colocados
determinados problemas e criados conceitos a partir
deles. Enfim, muito aprendemos em filosofia, mas tudo
isso ¢ possivel quando aprendemos algo que permite
esses desdobramentos: o pensar filosoficamente. (Gallo;

Guido; Kohan, 2013, p. 103)

Esse pensar filosoficamente como atitude prévia faz do
educando alguém que se coloca em movimento diante do mundo.
O mundo nio ¢ dado, pois nao se poe j4 totalizado pelo marketing;
como se uma pergunta qualquer fosse um objeto de consumo
ou uma oportunidade para se expor uma mera ¢ inconsequente
resposta:

Na midia, na maior parte do tempo e nas conversas
correntes, nio hd questdes, nio hd problemas. H4
interrogacdes. Se eu digo “Como vai vocé?”, isso nio
¢ um problema, mesmo se vocé estiver mal. Se eu digo
“Que horas s30?” isso nao ¢ um problema. Tudo isso sio
interroga¢des. No nivel da televisio habitual, mesmo
em programas muito sérios, temos interrogagoes. “O
que vocé acha disso?”. Isso nio ¢ um problema. E uma
interrogag:’lo, queremos a sua opiniao. E por isso que
a TV nao é muito interessante, é a opiniao das pessoas

(Deleuze, 1988-1989, p. 77).

No entanto, existem visdes de mundo por trés dessa enxurrada
de propagandas e publicidades, por isso La Salvia provoca: “vive-se
numa era mais filosdfica?” (La Salvia, 2016, p. 15). Para Deleuze
e Guattari, “os conceitos televisivos sao os dos publicitarios e seu
sentido ¢ o comércio” (Deleuze; Guattari, apud La Salvia, 2016,
p. 15); por isso, os publicitdrios se consideram até “amigos do
conceito’:

Enfim, o fundo do pogo da vergonha foi atingido quando
a informdtica, o marketing, o design, a publicidade, todas
as disciplinas da comunica¢io apoderaram-se da prépria
palavra conceito ¢ disseram: ¢ nosso negdcio, somos nos
os criativos, nds somos os conceituadores! Somos nés os

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, ¢025012, 2025



O ensino-aprendizagem de filosofia como “oficina do pensamento”

amigos do conceito, nds os colocamos em computadores
(Deleuze; Guattari, 2010, p. 17).

Os “conceitos” se esvaziaram com o 7marketing. Naosearticulam
com o acontecimento, mas sao apenas modos de exposi¢io de um
produto sem o acontecimento do pensar. Assim, o marketing ¢
efetivamente o “inimigo do conceito”. Quando se assiste a uma peca
publicitdria, hoje em dia, percebemos que os anunciantes nio estao
vendendo uma mercadoria, mas uma forma artificial e precaria
de vida. A Coca-Cola nio vende bebida gaseificada com xarope
de cola, ela vende valores: felicidade, alegria e satisfagio de um
almogo de domingo com a familia. As fabricantes de smartphones
nao vendem dispositivos, mas sim status. As marcas de roupas € 0s
cosméticos dizem vender a “beleza”. Essa maquinaria toda, porém,
¢ responsével por um processo nunca visto de uma imagem fatalista
de mundo a ser usufruido mercadologicamente.

Diante dessa anestesia geral do pensamento, asaulas de filosofia
hao de movimentar a capacidade de pensar do educando como
numa oficina ou academia. Walter Kohan (2013, p. 78) explica:
“Do que se trata ¢ de pensar, problematizar, conceitualizar, a partir
de si, com outros fazedores de problemas e conceitos”. Tais verbos
indicam que nada melhor para tais agoes, no ambiente de ensino-
aprendizagem de filosofia, do que o uso metaférico da “oficina”. As
aulas de filosofia deveriam se processar como o trabalho em uma
“oficina’, isto ¢, a aulas de filosofia deveriam ser concebidas como
“oficinas do pensamento”. Essa dinAmica é definida do seguinte
modo:

Numa oficina trata-se de pensar cooperativamente, por
si e com outros, partilhando um espaco de encontro, de
buscar mais, de inquietar-se, de langar-se numa procura
sem pontos fixos ou metas pré-estabelecidas. Nao hd uma
maneira tinica ou melhor de fazer uma oficina de filosofia.
H4, talvez, elementos comuns a todas elas: textos,
problemas e conceitos (Kohan, 2013, p. 80).

O viés oficineiro dessa aula de filosofia hd de evocar, portanto,
uma intervengao experiencial e viva. A aula de filosofia, por analogia,
precisa ser um tempo e lugar de intervengao e experimentagio,
como elucida Silvio Gallo: “E por isso que essa aula deve ser como
um ‘laboratério), lugar de experimentagio, ou como disse antes,
uma oficina, lugar de atividades préticas” (Gallo, 2012, p. 93).

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, ¢025012, 2025



Ezimar Bravin ¢ Marcelo Martins Barreira

Com base nas ideias de Gilles Deleuze e de Felix Guattari, Gallo
sugere que a aula de filosofia acontega, isto ¢, que ela seja uma aula-
acontecimento, significando uma experiéncia criativa de conceitos,
dai a nomenclatura “oficina de conceitos”.

Como desdobramento dessa metéfora, “oficina’, surge-nos
outra: a do uso de “ferramentas” para se referir aos conceitos. As
ferramentas trazem um trago menos conteudista ¢ mais operativo
dos conceitos diante de horizontes experienciais. Recorremos a
diversas ferramentas disponiveis para dar conta de desafios do
pensamento. Por isso, ao longo de um acontecimento do pensar
em sala de aula, sio desenvolvidos mais do que habilidades,
“poténcias” A leitura, a escuta, a atengio, a escrita e o didlogo sao
poténcias, que se efetivam e nio, por meio de um procedimento
rigido ou fechado. Trata-se de propor uma metodologia de ensino-
aprendizagem cuja perspectiva fuja ao fazer “tradicional” da filosofia
em salas de aula, reduzido usualmente a um acimulo de erudicao
sobre o pensamento de autores classicos.

Gallo (2012) sugere os seguinte passos no universo da experiéncia
do pensar: sensibilizagio; problematiza¢io; investigagao e conceituagio.
Um esfor¢o que parte do encontro dos educandos com signos (etapa
da sensibiliza¢do), proporcionando-lhes a criagao de sentidos para
as suas situacdes existenciais. Nao cabe um consumo de frases feitas
para pronta-entrega numa aula de filosofia. Um educador nao é
um burocrata de conhecimentos acabados ou um técnico que
segue um manual para o conserto de maquinas. Como aponta
Renata Aspis (2012), o mestre precisa agir como intercessor ¢ nio
como portador da verdade. A revisao da duplicidade erro/acerto se
processa por um ensino-aprendizagem que passa, sim, pelos aportes
tedricos que lhe dao sustentagio, ou seja, no uso dos conceitos dos
textos escolhidos (etapa de problematizagio). Segue-se a essa etapa,
o acompanhamento cuidadoso dos caminhos percorridos pelos
educandos desde uma inicial resolu¢ao de problemas levantados
(etapa da investigacdo) e a elaboragio criativa de conceitos (etapa
da conceituagio).

Isso nos remete ao papel do educador nas multiplas imbricagoes
do ambiente pedagdgico. La Salvia (2016, p. 224) lembra do desafio
que ¢ o pensar, que nio se¢ manifesta natural ou espontaneamente
em seu esforco de criagio conceitual; junto a esse desafio inicial de se

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, ¢025012, 2025



O ensino-aprendizagem de filosofia como “oficina do pensamento”

pensar ousadamente, hd o reconhecimento de que a caracteristicado
pensar exige que sempre nos situemos em um comego ¢ recomego do
pensamento. Assim, em vez de se estabelecer limitagdes a realizacao
de uma metodologia de ensino-aprendizagem de filosofia, com base
na “oficina de conceitos” proposta por Gallo (2012), convém nao
perder de vista que Deleuze ¢ Guattari apontavam uma abertura
da filosofia para o novo e para o infinito. Uma constante atitude
problematizadora da pratica educativa indaga, por exemplo, até
que ponto determinada pratica pedagdgica amplia os horizontes
experienciais dos educandos.

Uma aula de filosofia ha de promover experiéncias do pensar
filoséfico para além da simples decodificagao de signos culturais,
especialmente daqueles considerados “classicos” Promover a
experiéncia do pensar tem exigéncias ¢ a principal delas ¢ a atengao
e o cuidado com a andlise da produgao conceitual realizada pelos
educandos, pois muitos elementos participam do sucesso dessa
experiéncia de ensino-aprendizagem nas aulas de filosofia:

E as aulas sdo algo muito especial. Uma aula ¢ um cubo,
ou seja, um espago-tempo. Muitas coisas acontecem
numa aula. Nunca gostei de conferéncias porque se trata
de um espaco-tempo pequeno demais. Uma aula ¢ algo
que se estende de uma semana 3 outra. E um espago e uma
temporalidade muito especiais. H4 uma sequéncia. Nio
podemos recuperar o que ndo conseguimos fazer. Mas
h4 um desenvolvimento interior numa aula. E as pessoas
mudam entre uma semana e outra. O publico de uma aula

¢ algo fascinante (Deleuze, 1988-1989, p. 75).
Em O abeceddrio de Gilles Delenze (1988-1989, p.75), naletra

P de “Professor”, o fildsofo francés diz ainda o seguinte: “Acho que
as aulas tém equivalentes em outras dreas. Uma aula ¢ algo que ¢
muito preparado. Parece muito com outras atividades. Se vocé
quer 5 minutos, 10 minutos de inspira¢do, tem de fazer uma longa
preparagao”. Deleuze chamaaatengao para o planejamento didético.
Ele chega até mesmo a afirmar que ensaiava antes de ministrar uma
aula. O fil6sofo afirma, nessa entrevista, que ele nao fazia distingao
entre ensinar para educandos secundaristas, para educandos do
ensino superior ou outros publicos que entravam em suas aulas; em
todos os niveis, as aulas deveriam ter um cardter musical que traz a
ideia de “estilo”. H4 estilos numa construgao artesanal da aula; por
isso, nessas oficinas, h4, para Kohan (2013, p. 81), “um principio

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, ¢025012, 2025



Ezimar Bravin ¢ Marcelo Martins Barreira

incontornavel a todas elas: ¢ o préprio educador, o oficineiro que
deve buscar sua prépria maneira, seu estilo de oficina, aquele que
mais se ajusta a seus modos, a seu contexto e aos atores que fardo
parte dela”.

Portanto, inspirados por essa ampla visio deleuziana de
filosofia, houve uma riqueza de produ¢io académica, ampla e
complexa. Autores como Gallo, Aspis, La Salvia ¢ Kohan fizeram
da oficina de conceitos um Jocus politico e educativo fundamental.
Nesse processo, para além de uma visio metodolégica de ensino-
aprendizagem filosdfico, interessa-lhes uma aula que construa
sentidos desde uma impossibilidade: a de se saber, de antemao, a
singularidade de como alguém aprende e produz conceitos. Por
isso, La Salvia reconhece o valor de aulas de filosofia que sirvam
como “um ambiente onde os educandos sintam seus encontros
involuntarios despertarem o pensar o qual pode, ou nao, encontrar
ecos, ressonincias com outros pensamentos ja tragados” (La Salvia,
2016, p. 250).

A institucionalidade nao deveria ser um obsticulo
intransponivel para esses encontros. H4 sempre brechas que
tornam possivel a superacio do tempo e do espago institucionais e
cronolégicos para um tempo aiénico do acontecimento do pensar,
visto que, nos dizeres de Kohan, “Aién ¢ o tempo, justamente,
da experiéncia® (Kohan, apud Dario Jr; Silva, 2018, p. 302).
Experiéncia que permite ao educador de filosofia, mesmo no
ambiente politico-institucional das aulas, uma revolu¢ao por
microdesvios pedagdgicos que furam a predominincia de uma
“educa¢io maior” em prol de uma “educagio menor”. Expliquemos
essa distin¢ao de grandeza elaborada por Gallo.

Para analisar a obra de Franz Kafka, Deleuze e Guattari (2003)
criaram um jogo conceitual envolvendo uma “literatura maior” e

«K] - » . . \ «]- »
uma “literatura menor”. Kafka estaria ligado a “literatura menor

evido 4 sua condicio pessoal e politica: um tcheco escrevendo em

devid ¢io p p
alemao sob o dominio do Império Prussiano. O qualificativo de
“menor” aessaliteraturanao se deve a sua pequenez e insignificncia,
a0 contrério, o cardter de menoridade quer denotar caracteristicas
de um devir minoritdrio de uma agao politica marginal, mas de
forte valor coletivo. Por meio dessa literatura “menor”, ressoa uma
voz estrondosa: a de um povo dominado ¢ oprimido.

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, ¢025012, 2025



O ensino-aprendizagem de filosofia como “oficina do pensamento”

Gallo (2012) opera pedagogicamente esse jogo conceitual
tirando a literatura katkiana do foco e colocando a educagao em
seu lugar. Ele usa os conceitos de “educagio menor” e “educagio
maijor” para analisar a educagio brasileira e o processo de ensino-
aprendizagem de filosofia. Dessa forma, a “educa¢io maior” foca na
educagao gestada nos 6rgaos oficiais como ministérios e secretarias
de educacio. Lugares do poder estatal onde se elaboram o grande
discurso acerca das politicas publicas quanto & educagio oficial,
com sua base legal, suas diretrizes e seus curriculos.

Portanto, em contraponto a oficialidade educacional, entra
em cena uma ‘educagio menor’, situada no rés do chao da sala
de aula, onde a educagio se contextualiza em suas ambiguidades
e subversdes a institucionalidade. Nesse sentido, tal como a
€« » (3 -~ »

literatura menor” de Kafka, a “educa¢ao menor” se coloca como
“resisténcia, como produgio de algo que se coloca para aquém
das grandes politicas” (Gallo, 2012, p. 26). Resisténcia as pressoes
“politiqueiras” e espoliadoras social e economicamente, tornando
a escola um espago estratégico de luta contra aquilo que a atinge
ou se impde a ela externamente a seu contexto. No entanto, essa
« -~ » -~ B
educacio menor” depende da atuagio de educadores militantes e
militantes porque pensam e se colocam no mundo como agentes
de transformagdo socioecondmica e cultural. A experiéncia de se
pensar filosoficamente nao estd posta no imagindrio social.

Nessa intervengao social, ¢é importante promover uma
pedagogia filoséfica que supere a légica formativa, ou seja, de se
colocar o educando numa “forma” e sua ldgica industrial do tipo
homo faber. No modelo metafisico da antropologia filoséfica do
homo faber, a ideia de fabricagio nos remete ao modelo técnico-
industrial de produg¢ao de mercadorias. E tal construgao ideolégica
se torna o combate central do processo de ensino-aprendizagem
filoséfico. Combate que se dirige & organizagio reificante do
capitalismo na esfera educacional, com sua ingeréncia mididtica
¢ a sua presenca aparentemente axiologicamente neutra pelas
plataformas de “educacao”, dai a posicao da Renata Aspis:

Nio se trata de ensino para a democracia, a formagio do
cidadio, a instrumentalizagio para o pensamento temente
a0 deus Mercado. Nao se trata de comunicagao, nao se
trata de transmissio, de despertar da consciéncia, nio ¢
moralizacio ou consenso. A filosofia nio vai compactuar

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, ¢025012, 2025



Ezimar Bravin ¢ Marcelo Martins Barreira

com a ordem imposta do mundo tnico ¢ seus pares de
opostos impotentes (Aspis, 2012, p. 100).

Logo, escapar de uma perspectiva formativa € escapar de um
processo industrial de fabricagao, o que implica se repensar o pensar
formativo-fabricativo. No entanto, “a filosofia tem sido ensinada,
basicamente, para formar pessoas, para fazer algo de alguém”
(Kohan, 2003, p. 44). Assim, o caminho para se dar sentido ao
pensar filosoficamente ¢ o valor da filosofia para o agir ético, pois
certo percurso filoséfico desconstréi um tipo de pessoa (Kohan,
2003, p. 36) e um tipo de (de)formagao para a cidadania.

O ponto da critica de Kohan ao conceito de “formacao”
pode ser problematizado em didlogo com Hans-Georg Gadamer.
O conceito de Bildung poderia ser traduzido como formagao,
educacio e cultura, por isso, com o autor alemio, preferimos
entender Bildung como educagao imersiva num processo politico-
cultural. Bildung nao trata-se apenas de aquisi¢ao de conhecimento
tedrico, mas de um movimento que transforma o ser humano em
dire¢ao 4 sua autorrealizagio em comunidade: “Hoje, a formagio
[Bildung] esta estreitamente ligada ao conceito de cultura e designa,
antes de tudo, a maneira especificamente humana de aperfeicoar
suas aptidoes e faculdades” (Gadamer, 2015, p. 45). Nesse processo
cultural nao hd o que ser descartado, pois tudo ¢ cultura, tudo ¢
meio de ensino-aprendizagem. Nessa dindmica cultural, a pergunta
“para que filosofia?” se mantém: “Tem-se que justificar o para qué
da filosofia, porque sua utilidade e seu sentido nao costumam estar
outorgados previamente” (Kohan, 2003, p. 33, grifo do autor).

As coisas, vidas e pessoas participam de um ambiente
experiencial, cultural e dialégico mais amplo do que a memorizagao
de conteudos. Por isso, para tal experiéncia do pensar, a
operacionalizagio diddtico-pritica se viabiliza pela “oficina de
conceitos’, que constréi uma relagio pedagdgica na educagio
bésica, na linha de uma “educagiao menor”, ou seja, numa légica
que promova experiéncias de pensamento enquanto

uma pritica tebrica, intersubjetiva, irrepetivel,
intransferivel uma forma de exercer o pensar que
chamamos “filoséfica” quando d4 énfase a critica, 2
criagio, 4 diferenca, 2 resisténcia ¢ a uma interlocucio
com a uma histéria de pensamentos que no ocidente tem

mais de 26 séculos” (Kohan, 2003, p. 45).

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, ¢025012, 2025



O ensino-aprendizagem de filosofia como “oficina do pensamento”

Ora, numa oficina experimental, hd de se fazer de novo, de
novo e de novo. E esse refazer continuo ha de aproveitar as brechas
da institucionalidade ao nela se inserir como uma “educacio
menor’, em que a abertura a novos horizontes ¢ alternativas de
atividades pedagdgicas supere uma légica formativa enciclopédica
— a “educacio maior” — para se promover a experiéncia de pensar.

Consideracdes finais

Autores brasileiros ou que vivem no Brasil, em suas propostas
de “oficina de pensamento’, baseiam-se na urgéncia politico-
cultural de promogao da capacidade de significagao e atratividade
das aulas de filosofia, estimulando os educandos a experiéncia
do pensamento. A luz das ideias de Deleuze e Guattari, um
planejamento de atividades, que insiram educandos no universo
filosofico, vislumbra o processo politico-cultural como contexto
de acontecimento e oportunidade de uma vivificante ¢ inovadora
dindmica de ensino-aprendizagem da filosofia.

Da mesma forma que um mestre oficineiro busca as melhores
estratégias para fabricar a peca almejada, o professor de filosofia,
atuando em sua “oficina de conceitos’, precisard encontrar,
entre uma diversidade de possibilidades, a melhor dindmica de
ensino-aprendizagem para estimular um pensar filoséfico. Por
isso, as etapas de sensibilizagdo, problematizagio, investigagio e
conceituagao, propostas por Gallo, nao devem ser manualizadas em
formas rigidas, podendo ser adaptadas, ajustadas e transformadas
ao longo das aulas.

Além de se restituir & filosofia a atividade de criagio de
conceitos — atividade que lhe pertenceu por milhares de anos, mas
que lhe foi roubada por propagandistas a servi¢o dos amigos do
capital e inimigos do conceito —, estd em jogo uma atividade que
se apresente como resisténcia num mundo letérgico e consumidor
de conceitos despejados a todo o momento por influencers e
congéneres. Diante dessa situagio, encontra-se a pujanca de uma
“educagao menor”, enquanto processo de ensino-aprendizagem do
(re)pensar, proporcionada por “oficinas de conceitos”

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, ¢025012, 2025



Ezimar Bravin ¢ Marcelo Martins Barreira

Referéncias

ASPIS, R. P. L. Ensino de filosofia e resisténcia. 2012. 226 p. Tese
(Doutorado em Educagio) — Universidade Estadual de Campinas.
Campinas, SP, 2012.

DARIO JR., L. R.; SILVA, L. E. A escola como experiéncia:
entrevista com Walter Omar Kohan. Revista Eletrénica de
Educagio, Sao Carlos, SP, v. 12, n. 1, p. 298-304, jan./abr. 2018.

DELEUZE, G. O abeceddrio de Gilles Deleuze. Entrevista
concedida a Claire Parnet. Paris, FRA: Editions Montparnasse,
1988-1989.

DELEUZE, G. Kafka: para uma literatura menor. Lisboa, PT:
Assirio & Alvim, 2003.

DELEUZE, G.; GUATTARL E. O que é a filosofia? Sao Paulo,
SP: Editora 34, 2010.

GADAMER, H.-G. Verdade e Método: tragos fundamentais de
uma hermenéutica filoséfica. Petrépolis, RJ: Vozes, 2015.

GALLO, S. Metodologia do ensino de filosofia: Uma didética para o
ensino médio. Campinas, SP: Papirus, 2012.

GALLO, S.; GUIDO, H.; KOHAN, W. O. Principios e
possibilidades para uma metodologia filoséfica do ensino de
filosofia: histéria, temas, problemas. /z: CARVALHO, M.;
CORNELLL G. Ensinar filosofia: volume 2. Cuiaba, MT: Central
de Texto, 2013.

KOHAN, W. O. O ensino da filosofia frente 4 educagiao como
formagao. In: GALLO, S; CORNELI, G.; DANELON, M.
(orgs). Filosofia do ensino da filosofia. Petrdpolis, R]: Vozes, 2003.

KOHAN, W. O. Como ensinar que ¢ preciso aprender? Filosofia:
uma oficina de pensamento. In: CARVALHO, M.; CORNELLI,
G. (orgs.). Ensinar filosofia: volume 2. Cuiaba, MT: Central de
Texto, 2013.

LA SALVIA, A. L. Problemas de uma pedagogia do conceito:
pensando um ensino de filosofia. Rio de Janeiro, RJ: Livros
Ilimitados, 2016.

Submetido em marco de 2025.
Aprovado em setembro de 2025.



