
IS
SN

 o
nl

in
e 2

17
8-

46
12

 D
isp

on
ív

el
: h

tt
p:

//
w

w
w.

uc
s.b

r/
et

c/
 re

vi
st

as
/i

nd
ex

.p
hp

/c
on

je
ct

ur
a

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025012, 2025

O ensino-aprendizagem de filosofia como 
“oficina do pensamento”

The teaching and learning of philosophy as a 
“workshop of thought”

DOI:10.18226/21784612.v30.e025012

Prof. Ms. Ezimar Bravin (PROF-FILO/UFES)1

Prof. Dr. Marcelo Martins Barreira (Departamento de Filosofia/
UFES)2

Resumo: Este artigo aborda a oficina do pensamento como uma rica 
metodologia para o ensino-aprendizagem de filosofia. Sua base teórica 
advém da abertura experiencial da obra O que é filosofia? (2010), de Gilles 
Deleuze e Félix Guattari. Tendo em vista que um dos maiores desafios do 
processo de ensino-aprendizagem de filosofia é fazer o educando pensar, 
a partir de uma experiência e da singularidade de um estilo interrogativo 
próprio, a filosofia pela criação de conceitos. Desse modo, um ensino-
aprendizagem filosófico se desdobra da abertura experiencial subjacente 
à obra de Gilles Deleuze e Félix Guattari, que fornece horizontes para 
o pensar em geral e para o pensar sobre o ensinar a filosofar. Na obra, 
Deleuze e Guattari denunciam a violência inaugural que nos forçou a 
pensar como forma de superar os desafios que se apresentam; que nos 
atingem sem a nossa escolha. Diante das possibilidades e dos limites das 
vias de ensino-aprendizagem filosófica como experiência não natural 
do pensar, a sala de aula é lugar de acontecimento e de vida que pulsa, 
tornando-se um lugar-laboratório onde as questões acontecem e, a 
partir delas, surgem possíveis soluções por um processo de criação de 
conceitos. Logo, ao educador da filosofia cabe construir intervenções 
didático-pedagógicas em vista dessa produção de conceitos. Decorre 
daí a amplitude e a diversidade do que André La Salvia chama de uma 
“pedagogia do conceito” (2016), cujas diretrizes têm como fonte a obra 
de Deleuze e Guattari. Uma pedagogia conceitual compreendida como 
“oficina do pensamento” (Kohan, 2013) ou “oficina de conceitos” (Gallo, 
2012) há de estimular no educador um planejamento pedagógico que se 
centralize no educando para que ele possa imergir no universo filosófico 
como acontecimento do pensar.

1	 Mestre em Filosofia pelo Mestrado Profissional em Filosofia da Ufes. Orcid: https://orcid.
org/0009-0000-8760-1711. E-mail: professorbravin@gmail.com.

2	 Doutor em Filosofia pela Unicamp. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9367-3073. E-mail: 
marcelobarreira@ymail.com



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025012, 2025

O ensino-aprendizagem de filosofia como “oficina do pensamento”

Palavras-chave: Ensino-aprendizagem. Filosofia. Oficina do pensamento. 
Gallo. Kohan. La Salvia.

Abstract: This article addresses the thought workshop as a significant 
form of philosophical teaching and learning. Its theoretical basis derives 
from the experiential opening of Gilles Deleuze and Félix Guattari’s work 
“What is Philosophy?” One of the greatest challenges in the philosophy 
teaching and learning process is to encourage students to think from 
their experience and from the interrogative style inherent to philosophy 
through: the creation of concepts. Thus, philosophical teaching and 
learning unfolds from the experiential opening underlying Gilles 
Deleuze and Félix Guattari’s work. This opening provides horizons for 
thinking as such and for thinking about teaching how to philosophize. 
In the above work, Deleuze and Guattari denounce the initial violence 
that forced us to think to overcome the challenges that confront us; that 
happens to us without our choosing. Given the possibilities and limits of 
philosophical teaching and learning pathways as an unnatural experience 
of thought, the classroom is a place of happenings and pulsating life, 
liking a laboratory where questions arise and possible solutions emerge 
from them through a process of concept creation. Therefore, it is up to 
the philosophy educator to construct didactic-pedagogical interventions 
based on this production of concepts. This gives rise to the broad and 
diversity of what André La Salvia calls a “pedagogy of the concept” 
(2016), whose guidelines are based on the work of Deleuze and Guattari. 
A conceptual pedagogy understood as a “thought workshop” (Kohan, 
2013) or “concept workshop” (Gallo, 2012) must encourage educators 
to develop pedagogical planning that focuses on the student so that he 
or she can immerse himself or herself in the philosophical universe as an 
event of thinking.

Keywords: Teaching. Philosophy. Thought workshop. Gallo. Kohan. La 
Salvia.

Introdução

Um dos maiores desafios nas relações de ensino-aprendizagem 
de filosofia é fazer o educando pensar desde um estilo próprio à 
filosofia: a criação de conceitos. Desse modo, uma dinâmica de 
ensino-aprendizagem filosófica se desdobra da abertura experiencial 
subjacente à obra de Gilles Deleuze e Félix Guattari, abertura 
que traz horizontes para o pensar e para o pensar sobre o ensinar 
a filosofar. Na obra O que é filosofia? (2010), Deleuze e Guattari 
denunciam a violência inaugural feita a nós, que nos forçou a pensar 
como forma de superar os desafios que nos surgem e nos atingem, 
sem a nossa escolha. Diante das possibilidades e dos limites das vias 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025012, 2025

Ezimar Bravin •  Marcelo Martins Barreira

pedagógicas para a experiência do pensar, a sala de aula é um lugar de 
abertura a esse acontecimento porque é também onde a vida pulsa. 
Ela se torna um lugar-laboratório em que as questões acontecem e, 
a partir delas, surgem e se analisam as possíveis soluções a elas por 
um processo de criação de conceitos.

Portanto, ao educador da filosofia cabe o estímulo de 
intervenções didático-pedagógicas em vista dessa produção de 
conceitos. Decorre daí nossa ênfase mais ampla, em que pese 
diversos matizes, no que André La Salvia chama de uma “pedagogia 
do conceito” (2016). Essa pedagogia conceitual, construída como 
“oficina do pensamento” (Kohan, 2013) ou “oficina de conceitos” 
(Gallo, 2012), acompanha as diretrizes de Deleuze e Guattari, que 
apontam uma produção ou novo uso dos conceitos como parte de 
um processo contínuo ao longo da tradição filosófica.

O ensino-aprendizagem de filosofia como “oficina do 
pensamento”

Fazer o educando pensar a partir de um estilo próprio, 
em cada uma das disciplinas, deveria ser o principal objetivo 
curricular. Criar modos de pensamento é um processo bem mais 
amplo do que a simples memorização de fórmulas e conteúdos 
teóricos já concebidos e fechados em si. Priorizar o ato de pensar 
conceitualmente em vez da memorização, desde a singularidade 
dos estilos de interrogação de cada área de saber, permite ao 
educando uma capacidade de construção de pensares múltiplos. 
Assim, perguntemo-nos: caso seja imprescindível um pensar 
historicamente no ensino-aprendizagem de história e um pensar 
matematicamente no de matemática (Gallo; Guido; Kohan, 2013, 
p. 103), qual seria, então, o estilo de se pensar filosoficamente?

Cabe salientar que o uso da história nas ciências da natureza 
não participa da metodologia de elaboração de verdades nessas 
áreas do saber. Nelas, as pesquisas de caráter histórico não influem a 
epistemologia, por exemplo, da física ou da química – ao inverso das 
ciências humanas, notadamente a filosofia, que se retroalimentam 
da leitura que fazem de sua própria história de construção de 
“verdades”. A tradição filosófica, com seus autores, obras e teorias, 
continuam atuais. Daí uma grande diferença entre a filosofia e as 
ciências da natureza.



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025012, 2025

O ensino-aprendizagem de filosofia como “oficina do pensamento”

Por ser clássico, o pensamento de Platão ou de Tomás 
de Aquino persiste em nosso caldo cultural ocidental, que há de 
se ampliar diante da perspectiva decolonial ao incluir ainda as 
ricas tradições de pensamento como as ameríndias, africanas 
etc. É por isso que a presença curricular da filosofia no ensino 
médio se torna fundamental. Em outras palavras, para além de 
sua fundamentação epistemológica ou por ser a mãe de todos 
os saberes, a filosofia favorece a contextualização cultural dos 
educandos ao situá-los no tempo e no espaço de um contexto 
cultural complexo e amplo, em constante mudança e bem 
maior do que dizem os clássicos da história da filosofia de 
matriz greco-romana e judaico-cristã.

Seja como for, apesar de as ciências da natureza não se 
reconhecerem, como de fato são, parte de um amplo processo 
cultural, não lhes basta o rigor metodológico para seu bom 
funcionamento delas, que se inserem em paradigmas culturais. 
Apenas pelo diálogo com outros saberes e a cultura em geral é que 
as ciências da natureza operam significativamente. Ora, conhecer a 
Física de Aristóteles, apesar de todo o rigor conceitual do fundador 
da lógica clássica, não a torna imprescindível para a pesquisa física 
contemporânea. Logo, a coerência metodológica e conceitual não 
fornece a legitimação epistemológica para as ciências da natureza, 
há algo a mais: é preciso fazer de um determinado discurso científico 
um discurso sustentável por sua consonância com a sensibilidade 
cultural do que seja “ciência” quando tal discurso é proferido. Para 
tanto, as ciências da natureza, quando precisam refletir sobre si 
mesmas, recorrem à filosofia. Ao mesmo tempo, há singularidades. 
Cabe um processo de ensino-aprendizagem do pensar no estilo das 
interrogações feitas pela física hoje, mas também da química, da 
biologia, o que se sucede nas ciências humanas e na especificidade 
do saber filosófico.

Um dos fatores de diferenciação da filosofia com relação a 
outras áreas do saber é a sua maneira de apropriação de sua história. 
A história da filosofia se configura como matriz do pensamento 
filosófico. Isso se dá não pela repetição erudita dos conceitos 
produzidos, mas pela inspiração de uma atitude vivaz de indagação 
conceitual diante de sempre novas circunstâncias. A história da física 
não é condição para o pensar fisicamente; no entanto, o manejo 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025012, 2025

Ezimar Bravin •  Marcelo Martins Barreira

criativo e transformador da tradição conceitual, em sua ousadia de 
se pensar o mundo, exige uma retomada histórica da filosofia numa 
linha distinta daquela meramente erudita ou enciclopédica. Com a 
história da filosofia

aprendemos muitas coisas: a situar os filósofos em 
determinados contextos e a partir de problemas 
específicos; a estabelecer relações entre categorias e 
acontecimentos; a perceber como foram colocados 
determinados problemas e criados conceitos a partir 
deles. Enfim, muito aprendemos em filosofia, mas tudo 
isso é possível quando aprendemos algo que permite 
esses desdobramentos: o pensar filosoficamente. (Gallo; 
Guido; Kohan, 2013, p. 103)

Esse pensar filosoficamente como atitude prévia faz do 
educando alguém que se coloca em movimento diante do mundo. 
O mundo não é dado, pois não se põe já totalizado pelo marketing; 
como se uma pergunta qualquer fosse um objeto de consumo 
ou uma oportunidade para se expor uma mera e inconsequente 
resposta:

Na mídia, na maior parte do tempo e nas conversas 
correntes, não há questões, não há problemas. Há 
interrogações. Se eu digo “Como vai você?”, isso não 
é um problema, mesmo se você estiver mal. Se eu digo 
“Que horas são?”, isso não é um problema. Tudo isso são 
interrogações. No nível da televisão habitual, mesmo 
em programas muito sérios, temos interrogações. “O 
que você acha disso?”. Isso não é um problema. É uma 
interrogação, queremos a sua opinião. É por isso que 
a TV não é muito interessante, é a opinião das pessoas 
(Deleuze, 1988-1989, p. 77).

No entanto, existem visões de mundo por trás dessa enxurrada 
de propagandas e publicidades, por isso La Salvia provoca: “vive-se 
numa era mais filosófica?” (La Salvia, 2016, p. 15). Para Deleuze 
e Guattari, “os conceitos televisivos são os dos publicitários e seu 
sentido é o comércio” (Deleuze; Guattari, apud La Salvia, 2016, 
p. 15); por isso, os publicitários se consideram até “amigos do 
conceito”:

Enfim, o fundo do poço da vergonha foi atingido quando 
a informática, o marketing, o design, a publicidade, todas 
as disciplinas da comunicação apoderaram-se da própria 
palavra conceito e disseram: é nosso negócio, somos nós 
os criativos, nós somos os conceituadores! Somos nós os 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025012, 2025

O ensino-aprendizagem de filosofia como “oficina do pensamento”

amigos do conceito, nós os colocamos em computadores 
(Deleuze; Guattari, 2010, p. 17).

Os “conceitos” se esvaziaram com o marketing. Não se articulam 
com o acontecimento, mas são apenas modos de exposição de um 
produto sem o acontecimento do pensar. Assim, o marketing é 
efetivamente o “inimigo do conceito”. Quando se assiste a uma peça 
publicitária, hoje em dia, percebemos que os anunciantes não estão 
vendendo uma mercadoria, mas uma forma artificial e precária 
de vida. A Coca-Cola não vende bebida gaseificada com xarope 
de cola, ela vende valores: felicidade, alegria e satisfação de um 
almoço de domingo com a família. As fabricantes de smartphones 
não vendem dispositivos, mas sim status. As marcas de roupas e os 
cosméticos dizem vender a “beleza”. Essa maquinaria toda, porém, 
é responsável por um processo nunca visto de uma imagem fatalista 
de mundo a ser usufruído mercadologicamente.

Diante dessa anestesia geral do pensamento, as aulas de filosofia 
hão de movimentar a capacidade de pensar do educando como 
numa oficina ou academia. Walter Kohan (2013, p. 78) explica: 
“Do que se trata é de pensar, problematizar, conceitualizar, a partir 
de si, com outros fazedores de problemas e conceitos”. Tais verbos 
indicam que nada melhor para tais ações, no ambiente de ensino-
aprendizagem de filosofia, do que o uso metafórico da “oficina”. As 
aulas de filosofia deveriam se processar como o trabalho em uma 
“oficina”, isto é, a aulas de filosofia deveriam ser concebidas como 
“oficinas do pensamento”. Essa dinâmica é definida do seguinte 
modo:

Numa oficina trata-se de pensar cooperativamente, por 
si e com outros, partilhando um espaço de encontro, de 
buscar mais, de inquietar-se, de lançar-se numa procura 
sem pontos fixos ou metas pré-estabelecidas. Não há uma 
maneira única ou melhor de fazer uma oficina de filosofia. 
Há, talvez, elementos comuns a todas elas: textos, 
problemas e conceitos (Kohan, 2013, p. 80).

O viés oficineiro dessa aula de filosofia há de evocar, portanto, 
uma intervenção experiencial e viva. A aula de filosofia, por analogia, 
precisa ser um tempo e lugar de intervenção e experimentação, 
como elucida Silvio Gallo: “É por isso que essa aula deve ser como 
um ‘laboratório’, lugar de experimentação, ou como disse antes, 
uma oficina, lugar de atividades práticas” (Gallo, 2012, p. 93). 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025012, 2025

Ezimar Bravin •  Marcelo Martins Barreira

Com base nas ideias de Gilles Deleuze e de Felix Guattari, Gallo 
sugere que a aula de filosofia aconteça, isto é, que ela seja uma aula-
acontecimento, significando uma experiência criativa de conceitos, 
daí a nomenclatura “oficina de conceitos”.

Como desdobramento dessa metáfora, “oficina”, surge-nos 
outra: a do uso de “ferramentas” para se referir aos conceitos. As 
ferramentas trazem um traço menos conteudista e mais operativo 
dos conceitos diante de horizontes experienciais. Recorremos a 
diversas ferramentas disponíveis para dar conta de desafios do 
pensamento. Por isso, ao longo de um acontecimento do pensar 
em sala de aula, são desenvolvidos mais do que habilidades, 
“potências”. A leitura, a escuta, a atenção, a escrita e o diálogo são 
potências, que se efetivam e não, por meio de um procedimento 
rígido ou fechado. Trata-se de propor uma metodologia de ensino-
aprendizagem cuja perspectiva fuja ao fazer “tradicional” da filosofia 
em salas de aula, reduzido usualmente a um acúmulo de erudição 
sobre o pensamento de autores clássicos.

Gallo (2012) sugere os seguinte passos no universo da experiência 
do pensar: sensibilização; problematização; investigação e conceituação. 
Um esforço que parte do encontro dos educandos com signos (etapa 
da sensibilização), proporcionando-lhes a criação de sentidos para 
as suas situações existenciais. Não cabe um consumo de frases feitas 
para pronta-entrega numa aula de filosofia. Um educador não é 
um burocrata de conhecimentos acabados ou um técnico que 
segue um manual para o conserto de máquinas. Como aponta 
Renata Aspis (2012), o mestre precisa agir como intercessor e não 
como portador da verdade. A revisão da duplicidade erro/acerto se 
processa por um ensino-aprendizagem que passa, sim, pelos aportes 
teóricos que lhe dão sustentação, ou seja, no uso dos conceitos dos 
textos escolhidos (etapa de problematização). Segue-se a essa etapa, 
o acompanhamento cuidadoso dos caminhos percorridos pelos 
educandos desde uma inicial resolução de problemas levantados 
(etapa da investigação) e a elaboração criativa de conceitos (etapa 
da conceituação).

Isso nos remete ao papel do educador nas múltiplas imbricações 
do ambiente pedagógico. La Salvia (2016, p. 224) lembra do desafio 
que é o pensar, que não se manifesta natural ou espontaneamente 
em seu esforço de criação conceitual; junto a esse desafio inicial de se 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025012, 2025

O ensino-aprendizagem de filosofia como “oficina do pensamento”

pensar ousadamente, há o reconhecimento de que a característica do 
pensar exige que sempre nos situemos em um começo e recomeço do 
pensamento. Assim, em vez de se estabelecer limitações à realização 
de uma metodologia de ensino-aprendizagem de filosofia, com base 
na “oficina de conceitos” proposta por Gallo (2012), convém não 
perder de vista que Deleuze e Guattari apontavam uma abertura 
da filosofia para o novo e para o infinito. Uma constante atitude 
problematizadora da prática educativa indaga, por exemplo, até 
que ponto determinada prática pedagógica amplia os horizontes 
experienciais dos educandos. 

Uma aula de filosofia há de promover experiências do pensar 
filosófico para além da simples decodificação de signos culturais, 
especialmente daqueles considerados “clássicos”. Promover a 
experiência do pensar tem exigências e a principal delas é a atenção 
e o cuidado com a análise da produção conceitual realizada pelos 
educandos, pois muitos elementos participam do sucesso dessa 
experiência de ensino-aprendizagem nas aulas de filosofia:

E as aulas são algo muito especial. Uma aula é um cubo, 
ou seja, um espaço-tempo. Muitas coisas acontecem 
numa aula. Nunca gostei de conferências porque se trata 
de um espaço-tempo pequeno demais. Uma aula é algo 
que se estende de uma semana à outra. É um espaço e uma 
temporalidade muito especiais. Há uma sequência. Não 
podemos recuperar o que não conseguimos fazer. Mas 
há um desenvolvimento interior numa aula. E as pessoas 
mudam entre uma semana e outra. O público de uma aula 
é algo fascinante (Deleuze, 1988-1989, p. 75).

Em O abecedário de Gilles Deleuze (1988-1989, p. 75), na letra 
P de “Professor”, o filósofo francês diz ainda o seguinte: “Acho que 
as aulas têm equivalentes em outras áreas. Uma aula é algo que é 
muito preparado. Parece muito com outras atividades. Se você 
quer 5 minutos, 10 minutos de inspiração, tem de fazer uma longa 
preparação”. Deleuze chama a atenção para o planejamento didático. 
Ele chega até mesmo a afirmar que ensaiava antes de ministrar uma 
aula. O filósofo afirma, nessa entrevista, que ele não fazia distinção 
entre ensinar para educandos secundaristas, para educandos do 
ensino superior ou outros públicos que entravam em suas aulas; em 
todos os níveis, as aulas deveriam ter um caráter musical que traz a 
ideia de “estilo”. Há estilos numa construção artesanal da aula; por 
isso, nessas oficinas, há, para Kohan (2013, p. 81), “um princípio 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025012, 2025

Ezimar Bravin •  Marcelo Martins Barreira

incontornável a todas elas: é o próprio educador, o oficineiro que 
deve buscar sua própria maneira, seu estilo de oficina, aquele que 
mais se ajusta a seus modos, a seu contexto e aos atores que farão 
parte dela”.

Portanto, inspirados por essa ampla visão deleuziana de 
filosofia, houve uma riqueza de produção acadêmica, ampla e 
complexa. Autores como Gallo, Aspis, La Salvia e Kohan fizeram 
da oficina de conceitos um locus político e educativo fundamental. 
Nesse processo, para além de uma visão metodológica de ensino-
aprendizagem filosófico, interessa-lhes uma aula que construa 
sentidos desde uma impossibilidade: a de se saber, de antemão, a 
singularidade de como alguém aprende e produz conceitos. Por 
isso, La Salvia reconhece o valor de aulas de filosofia que sirvam 
como “um ambiente onde os educandos sintam seus encontros 
involuntários despertarem o pensar o qual pode, ou não, encontrar 
ecos, ressonâncias com outros pensamentos já traçados” (La Salvia, 
2016, p. 250).

A institucionalidade não deveria ser um obstáculo 
intransponível para esses encontros. Há sempre brechas que 
tornam possível a superação do tempo e do espaço institucionais e 
cronológicos para um tempo aiônico do acontecimento do pensar, 
visto que, nos dizeres de Kohan, “Aión é o tempo, justamente, 
da experiência” (Kohan, apud Dário Jr.; Silva, 2018, p. 302). 
Experiência que permite ao educador de filosofia, mesmo no 
ambiente político-institucional das aulas, uma revolução por 
microdesvios pedagógicos que furam a predominância de uma 
“educação maior” em prol de uma “educação menor”. Expliquemos 
essa distinção de grandeza elaborada por Gallo.

Para analisar a obra de Franz Kafka, Deleuze e Guattari (2003) 
criaram um jogo conceitual envolvendo uma “literatura maior” e 
uma “literatura menor”. Kafka estaria ligado à “literatura menor” 
devido à sua condição pessoal e política: um tcheco escrevendo em 
alemão sob o domínio do Império Prussiano. O qualificativo de 
“menor” a essa literatura não se deve à sua pequenez e insignificância, 
ao contrário, o caráter de menoridade quer denotar características 
de um devir minoritário de uma ação política marginal, mas de 
forte valor coletivo. Por meio dessa literatura “menor”, ressoa uma 
voz estrondosa: a de um povo dominado e oprimido.



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025012, 2025

O ensino-aprendizagem de filosofia como “oficina do pensamento”

Gallo (2012) opera pedagogicamente esse jogo conceitual 
tirando a literatura kafkiana do foco e colocando a educação em 
seu lugar. Ele usa os conceitos de “educação menor” e “educação 
maior” para analisar a educação brasileira e o processo de ensino-
aprendizagem de filosofia. Dessa forma, a “educação maior” foca na 
educação gestada nos órgãos oficiais como ministérios e secretarias 
de educação. Lugares do poder estatal onde se elaboram o grande 
discurso acerca das políticas públicas quanto à educação oficial, 
com sua base legal, suas diretrizes e seus currículos.

Portanto, em contraponto à oficialidade educacional, entra 
em cena uma “educação menor”, situada no rés do chão da sala 
de aula, onde a educação se contextualiza em suas ambiguidades 
e subversões à institucionalidade. Nesse sentido, tal como a 
“literatura menor” de Kafka, a “educação menor” se coloca como 
“resistência, como produção de algo que se coloca para aquém 
das grandes políticas” (Gallo, 2012, p. 26). Resistência às pressões 
“politiqueiras” e espoliadoras social e economicamente, tornando 
a escola um espaço estratégico de luta contra aquilo que a atinge 
ou se impõe a ela externamente a seu contexto. No entanto, essa 
“educação menor” depende da atuação de educadores militantes e 
militantes porque pensam e se colocam no mundo como agentes 
de transformação socioeconômica e cultural. A experiência de se 
pensar filosoficamente não está posta no imaginário social.

Nessa intervenção social, é importante promover uma 
pedagogia filosófica que supere a lógica formativa, ou seja, de se 
colocar o educando numa “forma” e sua lógica industrial do tipo 
homo faber. No modelo metafísico da antropologia filosófica do 
homo faber, a ideia de fabricação nos remete ao modelo técnico-
industrial de produção de mercadorias. E tal construção ideológica 
se torna o combate central do processo de ensino-aprendizagem 
filosófico. Combate que se dirige à organização reificante do 
capitalismo na esfera educacional, com sua ingerência midiática 
e a sua presença aparentemente axiologicamente neutra pelas 
plataformas de “educação”, daí a posição da Renata Aspis:

Não se trata de ensino para a democracia, a formação do 
cidadão, a instrumentalização para o pensamento temente 
ao deus Mercado. Não se trata de comunicação, não se 
trata de transmissão, de despertar da consciência, não é 
moralização ou consenso. A filosofia não vai compactuar 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025012, 2025

Ezimar Bravin •  Marcelo Martins Barreira

com a ordem imposta do mundo único e seus pares de 
opostos impotentes (Aspis, 2012, p. 100).

Logo, escapar de uma perspectiva formativa é escapar de um 
processo industrial de fabricação, o que implica se repensar o pensar 
formativo-fabricativo. No entanto, “a filosofia tem sido ensinada, 
basicamente, para formar pessoas, para fazer algo de alguém” 
(Kohan, 2003, p. 44). Assim, o caminho para se dar sentido ao 
pensar filosoficamente é o valor da filosofia para o agir ético, pois 
certo percurso filosófico desconstrói um tipo de pessoa (Kohan, 
2003, p. 36) e um tipo de (de)formação para a cidadania.

O ponto da crítica de Kohan ao conceito de “formação” 
pode ser problematizado em diálogo com Hans-Georg Gadamer. 
O conceito de Bildung poderia ser traduzido como formação, 
educação e cultura, por isso, com o autor alemão, preferimos 
entender Bildung como educação imersiva num processo político-
cultural. Bildung não trata-se apenas de aquisição de conhecimento 
teórico, mas de um movimento que transforma o ser humano em 
direção à sua autorrealização em comunidade: “Hoje, a formação 
[Bildung] está estreitamente ligada ao conceito de cultura e designa, 
antes de tudo, a maneira especificamente humana de aperfeiçoar 
suas aptidões e faculdades” (Gadamer, 2015, p. 45). Nesse processo 
cultural não há o que ser descartado, pois tudo é cultura, tudo é 
meio de ensino-aprendizagem. Nessa dinâmica cultural, a pergunta 
“para que filosofia?” se mantém: “Tem-se que justificar o para quê 
da filosofia, porque sua utilidade e seu sentido não costumam estar 
outorgados previamente” (Kohan, 2003, p. 33, grifo do autor).

As coisas, vidas e pessoas participam de um ambiente 
experiencial, cultural e dialógico mais amplo do que a memorização 
de conteúdos. Por isso, para tal experiência do pensar, a 
operacionalização didático-prática se viabiliza pela “oficina de 
conceitos”, que constrói uma relação pedagógica na educação 
básica, na linha de uma “educação menor”, ou seja, numa lógica 
que promova experiências de pensamento enquanto

uma prática teórica, intersubjetiva, irrepetível, 
intransferível uma forma de exercer o pensar que 
chamamos “filosófica” quando dá ênfase à crítica, à 
criação, à diferença, à resistência e a uma interlocução 
com a uma história de pensamentos que no ocidente tem 
mais de 26 séculos” (Kohan, 2003, p. 45).



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025012, 2025

O ensino-aprendizagem de filosofia como “oficina do pensamento”

Ora, numa oficina experimental, há de se fazer de novo, de 
novo e de novo. E esse refazer contínuo há de aproveitar as brechas 
da institucionalidade ao nela se inserir como uma “educação 
menor”, em que a abertura a novos horizontes e alternativas de 
atividades pedagógicas supere uma lógica formativa enciclopédica 
– a “educação maior” – para se promover a experiência de pensar.

Considerações finais

Autores brasileiros ou que vivem no Brasil, em suas propostas 
de “oficina de pensamento”, baseiam-se na urgência político-
cultural de promoção da capacidade de significação e atratividade 
das aulas de filosofia, estimulando os educandos à experiência 
do pensamento. À luz das ideias de Deleuze e Guattari, um 
planejamento de atividades, que insiram educandos no universo 
filosófico, vislumbra o processo político-cultural como contexto 
de acontecimento e oportunidade de uma vivificante e inovadora 
dinâmica de ensino-aprendizagem da filosofia.

Da mesma forma que um mestre oficineiro busca as melhores 
estratégias para fabricar a peça almejada, o professor de filosofia, 
atuando em sua “oficina de conceitos”, precisará encontrar, 
entre uma diversidade de possibilidades, a melhor dinâmica de 
ensino-aprendizagem para estimular um pensar filosófico. Por 
isso, as etapas de sensibilização, problematização, investigação e 
conceituação, propostas por Gallo, não devem ser manualizadas em 
formas rígidas, podendo ser adaptadas, ajustadas e transformadas 
ao longo das aulas.

Além de se restituir à filosofia a atividade de criação de 
conceitos – atividade que lhe pertenceu por milhares de anos, mas 
que lhe foi roubada por propagandistas a serviço dos amigos do 
capital e inimigos do conceito –, está em jogo uma atividade que 
se apresente como resistência num mundo letárgico e consumidor 
de conceitos despejados a todo o momento por influencers e 
congêneres. Diante dessa situação, encontra-se a pujança de uma 
“educação menor”, enquanto processo de ensino-aprendizagem do 
(re)pensar, proporcionada por “oficinas de conceitos”.



Submetido em março de 2025.
Aprovado em setembro de 2025.

Ezimar Bravin •  Marcelo Martins Barreira

Referências
ASPIS, R. P. L. Ensino de filosofia e resistência. 2012. 226 p. Tese 
(Doutorado em Educação) – Universidade Estadual de Campinas. 
Campinas, SP, 2012.
DÁRIO JR., I. R.; SILVA, L. F. A escola como experiência: 
entrevista com Walter Omar Kohan. Revista Eletrônica de 
Educação, São Carlos, SP, v. 12, n. 1, p. 298-304, jan./abr. 2018.
DELEUZE, G. O abecedário de Gilles Deleuze. Entrevista 
concedida a Claire Parnet. Paris, FRA: Editions Montparnasse, 
1988-1989.
DELEUZE, G. Kafka: para uma literatura menor. Lisboa, PT: 
Assírio & Alvim, 2003.
DELEUZE, G.; GUATTARI, F. O que é a filosofia? São Paulo, 
SP: Editora 34, 2010.
GADAMER, H.-G. Verdade e Método: traços fundamentais de 
uma hermenêutica filosófica. Petrópolis, RJ: Vozes, 2015.
GALLO, S. Metodologia do ensino de filosofia: Uma didática para o 
ensino médio. Campinas, SP: Papirus, 2012.
GALLO, S.; GUIDO, H.; KOHAN, W. O. Princípios e 
possibilidades para uma metodologia filosófica do ensino de 
filosofia: história, temas, problemas. In: CARVALHO, M.; 
CORNELLI, G. Ensinar filosofia: volume 2. Cuiabá, MT: Central 
de Texto, 2013.
KOHAN, W. O. O ensino da filosofia frente à educação como 
formação. In: GALLO, S; CORNELI, G.; DANELON, M. 
(orgs). Filosofia do ensino da filosofia. Petrópolis, RJ: Vozes, 2003.
KOHAN, W. O. Como ensinar que é preciso aprender? Filosofia: 
uma oficina de pensamento. In: CARVALHO, M.; CORNELLI, 
G. (orgs.). Ensinar filosofia: volume 2. Cuiabá, MT: Central de 
Texto, 2013.
LA SALVIA, A. L. Problemas de uma pedagogia do conceito: 
pensando um ensino de filosofia. Rio de Janeiro, RJ: Livros 
Ilimitados, 2016.


