
IS
SN

 o
nl

in
e 2

17
8-

46
12

 D
isp

on
ív

el
: h

tt
p:

//
w

w
w.

uc
s.b

r/
et

c/
 re

vi
st

as
/i

nd
ex

.p
hp

/c
on

je
ct

ur
a

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

Intelectual nômade: pensamento e luta no 
plano do comum

Nomadic intellectual: thinking and fighting on the 
common plane

Intelectual nómada: pensar y luchar en el plano de lo 
común

DOI:10.18226/21784612.v30.e025014

João Henrique de Sousa Santos1

Izabel Christina Friche Passos2

Resumo: O presente artigo tem por objetivo pensar a figura do 
intelectual nômade como agente político e revolucionário, que 
experimenta novas subjetivações e a constituição de novos territórios, 
tomando o comum como potência de criação. Para isso, buscamos, em 
um primeiro momento, teóricos que se dedicaram a pensar a figura do 
intelectual como um problema da modernidade, refletindo sobre seu 
papel nas estruturas de poder e conhecimento. Em seguida, debruçamo-
nos sobre a filosofia da diferença de Deleuze e Guattari, em diálogo com 
autores alinhados e próximos a essa perspectiva teórica, para tecer o que 
chamados de intelectual nômade. Inspirado nas ideias de Foucault sobre o 
intelectual específico, este novo tipo de agente político engaja-se nas lutas 
locais e nos jogos de poder, operando através de uma lógica de resistência 
nômade. Por fim, a potência nômade com sua máquina de guerra, 
engendrada no plano do comum, a partir das redes que se constituem nas 
lutas políticas, é uma aposta na possibilidade de abalar as estruturas do 
aparelho de Estado, sobretudo em tempos em que a figura do intelectual 
e a própria ciência se encontram em descrédito por movimentos 
reacionários. Em conclusão, o intelectual nômade se apresenta como uma 
figura ao mesmo tempo crítica e criativa, oferecendo uma nova forma de 
pensar o conhecimento, o poder e a política, revelando-se um agente de 
transformação social.

Palavras-chave: Intelectual. Nomadismo. Filosofia da diferença. Devir.

Abstract: This paper aims to examine the figure of the nomadic 
intellectual as a political and revolutionary agent who experiments 
with new subjectivities and the creation of new territories, using the 
common as a creative force. Initially, we explore theorists who regard 

1	 Doutor Psicologia pela UFMG. Faculdade Ciências Médicas de Minas Gerais. Orcid: https://
orcid.org/0000-0002-9946-3552

2	 Doutora  em Psicologia Clínica pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Orcid: ht-
tps://orcid.org/0000-0001-9238-8732



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

Intelectual nômade: pensamento e luta no plano comum

the intellectual as a problem of modernity, reflecting on their role 
within power and knowledge structures. Next, we turn to Deleuze and 
Guattari’s philosophy of difference, in dialogue with authors aligned 
with this theoretical perspective, to construct what we call the nomadic 
intellectual. Inspired by Foucault’s ideas about the specific intellectual, 
this new type of political agent engages in local struggles and power 
dynamics, operating through a logic of nomadic resistance. Finally, 
the nomadic force, with its war machine, emerges from the common, 
through networks formed in political struggles, representing a bet on the 
possibility of shaking the foundations of the state apparatus, especially at 
a time when both the intellectual figure and science itself face discredit 
from reactionary movements. In conclusion, the nomadic intellectual 
is presented as both a critical and creative figure, offering a new way of 
thinking about knowledge, power, and politics, revealing themselves as 
an agent of social transformation.

Keywords: Intellectual. Nomadism. Philosophies of difference. 
Becoming.

Resumen: El presente artículo tiene como objetivo pensar en la 
figura del intelectual nómada como agente político y revolucionario 
que experimenta nuevas subjetividades y la constitución de nuevos 
territorios, tomando lo común como una potencia creativa. Para ello, 
inicialmente exploramos a los teóricos que consideran al intelectual 
como un problema de la modernidad, reflexionando sobre su papel en 
las estructuras de poder y conocimiento. Luego, nos enfocamos en la 
filosofía de la diferencia de Deleuze y Guattari, en diálogo con autores 
alineados con esta perspectiva teórica, para construir lo que llamamos el 
intelectual nómada. Inspirado en las ideas de Foucault sobre el intelectual 
específico, este nuevo tipo de agente político se involucra en las luchas 
locales y en las dinámicas de poder, operando a través de una lógica de 
resistencia nómada. Finalmente, la potencia nómada, con su máquina de 
guerra, emerge de lo común, a partir de las redes que se forman en las 
luchas políticas, apostando por la posibilidad de sacudir las estructuras 
del aparato estatal, especialmente en tiempos en los que tanto la figura del 
intelectual como la ciencia misma se ven desacreditadas por movimientos 
reaccionarios. En conclusión, el intelectual nómada se presenta como una 
figura tanto crítica como creativa, ofreciendo una nueva forma de pensar 
el conocimiento, el poder y la política, revelándose como un agente de 
transformación social.

Palabras-clave: Intelectual. Nomadismo. Filosofía de la diferencia. 
Devinir.



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

João Henrique de Sousa Santos • Izabel Christina Friche Passos

Introdução

A contemporaneidade impõe ao intelectual o desafio de se 
posicionar em uma sociedade globalizada e antagônica, onde as 
divisões sociais se aprofundam e o controle molecular do capital 
fragmenta as experiências individuais e coletivas. Diante desse 
contexto, ele frequentemente não é mais tomado como porta-voz 
de uma classe social específica, devendo insurgir como alguém 
que, ao se redefinir, se ocupa de intervir criticamente na realidade 
e no que está por vir, defendendo o interesse comum. Frente às 
transformações sociais, econômicas, políticas, ambientais, culturais 
e subjetivas em curso, a ação do intelectual precisa se alinhar à busca 
por rotas de fuga e mudanças, implicando um olhar comprometido 
com os fluxos sociais. Resgatar a condição de estrangeiro – não no 
sentido de alienação, mas de deslocamento estratégico – nos parece 
o ponto de partida para pensar a ação do intelectual moderno. 
Assim, torna-se necessário mapear uma política de sua subjetivação 
para, em seguida, cartografar uma estética que favoreça a criação 
de novas formas de viver e produzir conhecimento de maneira 
nômade, ainda assim, em constante negociação com os desafios 
do presente. Em tempos de crises, incertezas e violações, se aposta 
na tese de que a ação política do intelectual tem potencial não 
apenas para ressignificar seu papel na esfera pública, mas também 
fortalecer a construção de laços de solidariedade e sustentar a luta 
por valores democráticos.

Comumente utilizado no contexto acadêmico-científico 
e sociocultural, a literatura não apresenta um consenso sobre a 
noção de intelectual, criando uma amplitude de abordagens sobre 
essa figura e seu papel na sociedade (Passiani, 2018; Altamirano, 
2006; Leclerc, 2004). De antemão, estamos longe de tentar 
construir a gênese da figura do intelectual ou até mesmo uma 
tipologia enumerando as possíveis definições que compõem o 
quadro teórico desse ator. Interessa-nos pensar a emergência do 
intelectual moderno como algo arquitetado em uma determinada 
época, por certos arranjos discursivos e condições não discursivas, 
e os contornos necessários para sua sobrevivência na atualidade. 
Assumindo uma posição foucaultiana, recusamos uma linearidade 
da história e da compreensão de que as mudanças ocorrem de forma 
contínua. Para tal, em detrimento de uma constante histórica e 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

Intelectual nômade: pensamento e luta no plano comum

alinhados à noção de acontecimento (Foucault, 2012), apostamos 
nas conexões, nos encontros, nos apoios, nos bloqueios, nos jogos 
de força e nas estratégias que, em um dado momento histórico, 
social e cultural (França dos anos 1890), forjaram o que a literatura 
denomina intelectual moderno.

Na esteira desse problema e buscando adotar um caminho com 
vista à constituição do sujeito intelectual, percorrer os seus modos 
de subjetivação, bem como a cartografar algum devir intelectual, 
este estudo terá como embasamento, em um primeiro momento, 
teóricos que se dedicaram a pensar a figura do intelectual como 
um problema da modernidade. Em seguida, debruçar-nos-emos 
sobre a filosofia da diferença de Deleuze e Guattari, em diálogo 
com autores alinhados e próximos a essa perspectiva teórica, para 
tecer o que chamaremos de intelectual nômade. Empreende-se, 
com isso, pensar uma prática que se abre para novas subjetivações 
e constituição de novos territórios, necessariamente, em meio aos 
encontros, em rede, experimentando o comum como potência de 
criação.

O intelectual moderno e a ação política

O problema da definição e constituição do intelectual 
demanda uma investigação através de uma série de teóricos que 
se dedicaram ao estudo não apenas do conceito, mas também da 
prática intelectual. Talvez por não possuir um estatuto de profissão 
ou mesmo uma função bem definida e facilmente identificável, ou 
por não se configurar como um grupo homogêneo, ou, ainda, por 
cair numa certa banalização na atualidade, o intelectual se aproxima 
das categorias sociais problemáticas (Leclerc, 2004). Não bastasse 
a complexidade em torno da sua definição, faz-se necessário 
questionar, além do mais, onde foram parar os intelectuais. Essa 
questão, levantada por Traverso (2020) e que dá título à sua obra, 
aponta para uma fragilização desse ator, que teve o seu apogeu no 
século XX, como inteligência crítica e pensamento dissidente frente 
ao autoritarismo. Por sua vez, também convoca uma demarcação 
frente ao anti-intelectualismo, que cresce proporcionalmente 
à guinada conservadora impulsionada pela ascensão de grupos 
fundamentalistas em posições estratégicas de exercício de poder, 
tanto no Norte como no Sul global.



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

João Henrique de Sousa Santos • Izabel Christina Friche Passos

Soma-se a isso o fato de que, na atualidade, especialmente nos 
cenários das massas e dos movimentos sociais, parece reger uma 
conformação que opera na contramão da necessidade da presença do 
intelectual. Tal fato reverbera um descrédito a essas vozes, fazendo 
com que as práticas desses atores ressoem com menos intensidade 
do que outrora, o que acaba por costurar outras demandas, exigindo 
a redefinição de suas lutas. Esse breve panorama e as linhas que o 
constituem nos conduzem a um resgate da noção de intelectual e 
da sua passagem enquanto adjetivo para o intelectual substantivo 
(Traverso, 2020).

Como aponta Leclerc (2004), em sua “sociologia dos 
intelectuais”, cada época conheceu uma figura de destaque no campo 
do conhecimento, seja o nobre da corte, o filósofo do iluminismo 
ou o intelectual da modernidade. Para esse autor, embora seja 
possível empregar o termo “intelectual” antes da modernidade, 
este emerge “quando as teorias das Luzes, depois das guerras 
revolucionárias e napoleônicas, são traduzidas, reinterpretadas, 
comentadas, denunciadas, criticadas, ‘ultrapassadas’, nas novas 
formas discursivas que aparecem no início do século XIX” (Leclerc, 
p. 35). Em todo caso, há certo consenso na literatura indicando 
que a definição de intelectual moderno ganhou contornos a partir 
do caso Dreyfus3 (Leclerc, 2004; Passiani, 2018; Traverso, 2020). 
Tal acontecimento deflagrou um manifesto, de autoria de Émile 
Zola, nomeado “J’accuse”, publicado em 13 de janeiro de 1898, no 
jornal francês L’Aurore, marcando a entrada do intelectual na cena 
política e reconfigurando os modos de ação utilizados por esse ator. 
O caso Dreyfus redireciona os holofotes para a figura do intelectual, 
redimensionando sua ação política e impondo a necessidade de se 
compreender quem é esse ator e qual é o seu papel na sociedade 
moderna.

Zola, famoso escritor francês, torna-se um exemplo de 
intelectual ao sustentar publicamente um posicionamento ético 
e político referente a um julgamento que mobilizou a sociedade 
francesa da época. Em sua carta, impressa na primeira página do 
jornal, o escritor denuncia o complô do qual Dreyfus é vítima, 

3	  Alfred Dreyfus, oficial do exército francês, foi acusado de espionagem, por supostamente ter en-
tregado documentos oficiais à embaixada da Alemanha, e condenado à prisão, por crime de alta 
traição, em dezembro de 1894.



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

Intelectual nômade: pensamento e luta no plano comum

acusa o governo francês de antissemitismo, apresenta os erros 
judiciais presentes no processo e aponta a prisão do oficial como 
ato ilegal. Para Cara (2015, p. 315), “a tomada de posição de Zola 
compõe o mapa dos rumos da participação pública do intelectual 
na nova ordem”, uma vez que, no dia seguinte à publicação, vários 
nomes importantes da época apareceram no jornal aderindo ao seu 
manifesto. Esse grupo foi denominado por Clemenceau, jornalista 
responsável pelo periódico L’Aurore, de intelectuais, ao classificar 
essa adesão como “manifesto dos intelectuais” (Leclerc, 2004).

Vale destacar que o termo intelectual ganha maior visibilidade 
no “protesto dos intelectuais”, publicado por Auguste-Maurice 
Barrès, ao ser usado como uma espécie de injúria, uma conotação 
pejorativa, dirigida aos que defendiam Dreyfus (Leclerc, 2004).

Mas é Barrès, o líder dos antidreyfusistas, que populariza o 
termo ao publicar, uma semana mais tarde, em Le Journal, 
uma crônica intitulada “O protesto dos intelectuais”. 
Apoiando-se nas instituições da conservação e da tradição 
(a igreja, a acadêmica francesa, a justiça e o exército, a 
impressa conservadora) e chamando os “intelectuais” de 
“tolos” e de “estrangeiros”, Barrès irá assegurar ao termo 
seu renome e seu destino histórico (Leclerc, 2004, p. 54, 
grifo nosso).

O acontecimento Dreyfus ganha maior atenção não só por 
fazer reverberar a figura do intelectual, mas, também, por dar espaço 
a um certo anti-intelectualismo. Na análise de Passiani (2018), “o 
caso Dreyfus expõe, portanto, que a oscilação entre a apologia do 
intelectual e o discurso contra o intelectual são tendências que se 
desenvolvem juntas, numa relação de complementariedade ao invés 
de negação mútua” (p. 23).

Ainda na análise do caso Dreyfus, é preciso não tomá-lo como 
um ponto fundador, como sugerem alguns autores (Leclerc, 2004; 
Altamirano 2006; Traverso, 2020), mas sim como um acontecimento 
no sentindo foucaultiano, ou seja, uma ruptura histórica radical que, 
por meio de seus efeitos, reorganizou as condições de possibilidade 
do pensamento e das práticas intelectuais. O caso Dreyfus não 
apenas evidenciou os embates políticos e intelectuais da época, mas 
também redesenhou as relações de forças, inserindo o intelectual 
em uma nova dinâmica de ação política. Havia, à época, todo um 
arranjo entre os discursos e as condições não discursivas, marcado 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

João Henrique de Sousa Santos • Izabel Christina Friche Passos

por disputas sociais e ideológicas, tensões políticas e entraves que 
remetiam a processos históricos que criaram um solo propício para 
a emergência do discurso de Zola no espaço público. Sua tomada de 
posição não se limitou a um gesto moral ou jurídico, mas constituiu 
em ato crítico, político, ético e estético que ressignificou o papel do 
intelectual na sociedade (Passiani, 2018).

A ascensão pública do intelectual e sua ação na contestação do 
discurso dominante, na provocação da discórdia e na introdução de 
uma leitura crítica dos acontecimentos continuam sendo urgente 
e necessário na atualidade. Esse papel o coloca em uma posição 
progressista frente ao discurso anti-intelectual, frequentemente 
associado a posturas conservadoras. No entanto, o exercício dessa 
prática costuma ter um alto preço a se pagar4, exigindo do intelectual 
um comprometimento que pode resultar em repercussões 
significativas (Traverso, 2020).

Na esteira de ampliar a noção de intelectual e visando a 
compreender outras possibilidades de abordagem desse ator, faz-se 
importante avançar na questão apontada por Antonio Gramsci, 
quando questiona se a categoria intelectual pertenceria a um grupo 
social autônomo. Retomar Gramsci nos parece necessário nessa 
procura, tendo em vista que é nele que encontramos uma primeira 
teoria dos intelectuais (Traverso, 2020). Como filósofo marxista, 
participando da fundação do Partido Socialista Italiano, toda a 
discussão de Gramsci em torno dos intelectuais reporta a uma 
análise da sua função, desempenhada por esses atores na dinâmica 
social, no contexto de mediação entre as classes sociais e o Estado. 
A contribuição de Gramsci na elaboração de um conceito de 
intelectual passa, necessariamente, por uma perspectiva classista, 
no interior de um campo de disputa pela hegemonia de poder.

Gramsci amplia a noção de intelectual ao afirmar que “todos 
os homens são intelectuais, mas nem todos os homens têm na 
sociedade a função de intelectuais” (Gramsci, 2001, p. 18). Sua 
concepção de intelectual, portanto, refere-se à capacidade de 
reflexão e elaboração, inerente a todos os indivíduos. No entanto, 
a função de intelectual se relaciona à atuação concreta no mundo, 

4	  A título de exemplo, em decorrência do seu manifesto no caso Dreyfus, Émile Zola foi processado 
pelo governo e pelo exército e condenado a um ano de prisão e multa de três mil francos. Tal fato 
fez com que Zola se exilasse na Inglaterra.



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

Intelectual nômade: pensamento e luta no plano comum

inserida nas relações sociais e na dinâmica da vida coletiva. Sua 
constituição está diretamente atrelada ao exercício dessa função na 
mediação das ações e dos interesses de classe. 

Ao cunhar o termo “intelectual orgânico”, Gramsci, como 
destaca Duriguetto (2014, p. 267), “desenvolve uma interpretação 
original da função dos intelectuais nos processos de formação de 
uma consciência crítica por parte dos subalternos e na organização 
de suas lutas e ações políticas”. Situando esse intelectual em um 
“entre”, interstício entre teoria e prática, entre a concepção de 
mundo e a ação concreta, Duriguetto (2014, p. 276) ressalta que a 
ele caberia a “função de operar para a ‘organicidade de pensamento’ 
dos grupos sociais subalternos, ou seja, contribuir para uma relação 
coerente entre teoria (concepção de mundo) e ação”. Essa atuação 
orgânica é inteiramente política, processual e conectada a um 
organismo vivo e em expansão, a saber, a sociedade.

Vista sobre o prisma do engajamento político, a noção 
de intelectual orgânico, que Gramsci distingue do intelectual 
tradicional, remete ao exercício crítico do funcionamento social, 
produzindo uma reflexão em torno da dinâmica de opressão das 
classes subalternas e do enlace com a produção de modos de vidas 
sociais em resistência à classe social hegemônica. Nesse sentido, 
cabe ao intelectual orgânico uma função revolucionária, um 
catalisador de agenciamento político, ou seja, “formular, disseminar 
e consolidar na dinâmica da vida social uma visão de mundo que 
seja capaz de se tornar força social com potencial suficiente para 
promover concretamente a transformação radical do modo de vida” 
(Martins, 2011, p. 145). Com isso, a função do intelectual orgânico 
remete ao agenciamento da classe subalterna para o processo de luta 
por libertação das condições de exploração, um engajamento que 
visa à construção conjunta de resistência ao bloco hegemônico de 
exercício de poder, instituindo novos modos de existência.

Martins (2011), em diálogo com a concepção gramsciana, 
afirma a noção de intelectual como sujeito participante e que 
questiona uma realidade que lhe concerne. Para o autor, o 
intelectual orgânico, sujeito interessado nos processos de mudança 
da realidade das classes subalternas, remete ao indivíduo localizado 
no interior da sociedade, que atua em direção à conscientização de 
si e do seu papel na dinâmica social em que está inserido. Diante 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

João Henrique de Sousa Santos • Izabel Christina Friche Passos

disso, busca a mobilização e a participação ativa no contexto 
político, empreendendo novas ações com vistas à mudança radical 
das relações sociais de subalternidade, convocando, desse modo, a 
responsabilidade sociopolítica do intelectual em um contexto de 
alienação dos indivíduos, grupos e classes sociais.

Vale destacar que Martins (2011) recorre a Gramsci para 
elucidar, também, a presença de um tipo de intelectual orgânico 
que não está orientado pela categoria de classe socioeconômica, 
mas se mantém engajado politicamente a determinadas questões 
sociais presentes no interior da dinâmica de funcionamento da 
sociedade. São intelectuais que atuam politicamente na vida social 
pautados por categorias como gênero, sexualidade, raça, etnia, 
entre outras. À vista disso, ao mesmo tempo em que o intelectual 
não mais se esconde por trás de um suposto distanciamento e de 
uma neutralidade científica, defronta-se com um fazer político 
diretamente atrelado às contradições do seu tempo, atravessando 
conhecimento científico, filosofia e ação política.

Outro importante aspecto apontado pela leitura que Semeraro 
(2006) faz de Gramsci, no que tange à função dos intelectuais 
orgânicos na pós-modernidade, é o caráter constituinte do 
intelectual na arena política. O intelectual orgânico não é dado 
anteriormente à atividade política, pois é nela, e justamente por 
meio dela, que ele se forja. Isso significa que as lutas e os embates 
políticos intentam a formulação de outra política, em que não 
apenas novos sujeitos emergem, mas, também, novas relações, mais 
democráticas e com superação do poder como dominação.

Em Gramsci, encontramos a inserção ativa do intelectual na 
vida prática. No centro do conceito de intelectual orgânico está 
um fazer não alheio à realidade e que se encontra intrinsecamente 
ligado a um sujeito “imerso no jogo das ideologias e que milita no 
sentido de produzir a transformação social” (Soler, 2017, p. 555). 
Por conseguinte, a função intelectual pode ser exercida tanto por 
um professor quanto por um trabalhador, artista, escritor, ou 
seja, por qualquer sujeito inserido na sociedade que se dedica a 
problematizar os acontecimentos que o cercam.

Do caso Dreyfus, passando pela noção de intelectual orgânico, 
é sabido que uma série de transformações históricas provocou 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

Intelectual nômade: pensamento e luta no plano comum

impactos e mudanças no campo intelectual. A abordagem que 
Gramsci faz dos intelectuais será questionada por alguns autores, 
sobretudo no que tange à presença e implicação do intelectual 
orgânico na atualidade (Passiani, 2018; Traverso, 2020). Para 
Traverso (2020), os intelectuais estão em crise e precisam repensar 
sua função em um contexto distinto do século XX, época, segundo 
o autor, dos intelectuais orgânicos, envolvidos, muitas vezes, em 
partidos e orientados por classe. “O século XX foi um período de 
conflitos políticos e ideológicos, marcados por movimentos sociais 
de grande amplitude em que os intelectuais foram chamados a 
exercer um papel [...].” (p. 51). Nessa mesma linha, Passiani (2018) 
indica a urgência de se pensar uma nova figura social capaz de 
questionar os problemas que a atualidade coloca e de se organizar 
para além das pautas de classe. Nas palavras do autor, a figura desse 
novo intelectual tem como características:

[...] [estar] enraizada numa classe social que a ela, 
eventualmente, pode se opor; que constitui uma espécie 
de profissão, mas que frequentemente a transcende, por 
sua posição crítica, por seu engajamento em torno de 
certas questões públicas, por sua inclinação ao debate; que, 
em conjunto, forma grupos que não se confundem com 
outros conjuntos sociais, mas que a eles, invariavelmente, 
se referem e se reportam (Passiani, 2018, p. 33-34).

A figura do intelectual orgânico perde força, sobretudo em 
um tempo de heterogeneidade, em que o plano do político não 
mais se totaliza, e os vetores divergentes convivem e resistem à ideia 
de uma unidade, fazendo emergirem clivagens como gênero, raça 
e sexualidade, e não somente classe social. Com isso, parece-nos 
que o campo político cede lugar a um plano do político, em que 
se questiona a possibilidade de se sustentar, no presente, a ideia de 
organicidade.

O intelectual e o dizer verdadeiro

A ausência de um consenso interpretativo em torno da 
noção de intelectual aponta para o fato de que lidamos com um 
campo de investigação que, inserido na cultura, está suscetível às 
variações do tempo, dos acontecimentos sociais e históricos que 
o circunscrevem. Buscando compreender as relações de poder, 
as práticas e os processos de subjetivação, Michel Foucault irá 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

João Henrique de Sousa Santos • Izabel Christina Friche Passos

propor uma redefinição do estatuto do intelectual em oposição 
a certa organicidade e universalização. Crítico ao marxismo 
e, principalmente, ao pensamento de diferentes intelectuais e 
militantes marxistas, embora com uma curta passagem pelo Partido 
Comunista francês entre 1950 e 1953, em sua problematização 
acerca dos intelectuais, Foucault se distanciará das discussões 
empreendidas por Gramsci, filósofo marxista. Ainda que Foucault 
tenha chegado a dizer, em entrevista publicada em Microfísica 
do Poder (1979), que Marx não existia para ele, também relata 
que fazia uso de Marx sem a obrigação de citá-lo. Ao que parece, 
a crítica foucaultiana ao marxismo surge com destaque após sua 
saída do partido e sua consequente aproximação do pensamento 
nietzschiano.

Em sua discussão sobre o intelectual, Foucault tece a noção 
de intelectual específico e atribui a essa figura a função de produzir, 
nos seus contemporâneos, a problematização dos acontecimentos 
que os cercam. Em uma conversa muito citada entre Foucault e 
Deleuze, há uma chamada de atenção para o intelectual como 
aquele que não se coloca mais como agente exclusivo do saber, 
uma vez que as massas também sabem e, em grande escala, sabem 
muito mais que ele. Foucault distancia o intelectual desse lugar 
que poderia ser tanto aquém quanto além das lutas concretas e o 
posiciona, em suas próprias palavras, na função de “lutar contra as 
formas de poder exatamente onde ele é, ao mesmo tempo, o objeto 
e o instrumento: na ordem do saber, da ‘verdade’, da ‘consciência’, do 
discurso” (Foucault, 1979, p. 71). Assim, ele unifica teoria e prática, 
deslocando o intelectual de uma função eminentemente teórica. O 
intelectual específico é, portanto, um articulador, um estrategista, 
que transita entre a teoria e a prática, entre o discurso e ação, entre 
saberes/poderes e as resistências, entre a vida e a morte.

Como aponta Gros (2004), não existe nessa arena um 
distanciamento entre a atividade do pensamento e a ação, entre a 
escrita e o fazer, entre a academia e a política, pois ambas são uma 
só e, ao mesmo tempo, a mesma coisa. Esse deslocamento rompe, de 
início, com a ideia de neutralidade e distanciamento. O intelectual 
específico não é intelectual e militante: ele é intelectual porque é 
militante.



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

Intelectual nômade: pensamento e luta no plano comum

Na conversa mencionada com Deleuze, publicada sob o título 
“Os intelectuais e o poder”, Foucault (1979) aponta duas premissas 
do intelectual específico: o interesse por problemas pontuais, 
distanciando-se de Sartre ao promover um afastamento da visão 
totalizante dos intelectuais universais, e o engajamento político. 
Ao intelectual específico cabe localizar e denunciar publicamente 
focos particulares de poder. E como aponta o autor, “se é contra o 
poder que se luta, então todos aqueles sobre quem o poder se exerce 
como abuso, todos aqueles que o reconhecem como intolerável, 
podem começar a luta a partir de sua atividade própria” (Foucault, 
1979, p. 77).

A noção de intelectual específico aparece ainda em Foucault 
(1979), em entrevista sobre a verdade e o poder, concedida a 
Alexandre Fontana, em contraposição ao intelectual universal. Ao 
ser questionado pelo entrevistador sobre o papel do intelectual no 
presente, Foucault responde que o intelectual “de esquerda”, durante 
muito tempo, se viu no direito de falar como dono da verdade e 
da justiça, como sendo a consciência de todos. No entanto, um 
novo modo de articulação entre teoria e prática foi estabelecido, 
garantindo “uma consciência mais concreta e imediata das lutas” 
(p. 9). Isso se dá na figura do intelectual específico, aquele que faz 
uso de seu saber, sua prática e de sua relação com a verdade nas lutas 
políticas. Nas palavras do autor, “os intelectuais se habituaram a 
trabalhar [...] em setores determinados, em pontos precisos em que 
os situavam, seja suas condições de trabalho, seja suas condições de 
vida (a moradia, o hospital, o asilo, o laboratório, a universidade, as 
relações familiares ou sexuais)” (p. 9).

Na entrevista concedida a Fontana, verifica-se um Foucault 
que aponta a ação do intelectual específico como permeada pela 
existência de riscos e obstáculos. Contudo, independentemente 
dos riscos, cabe ao intelectual tomar a verdade não como estatuto 
universalizado, capaz de descrever de forma neutra a coisa ou o 
objeto em si, mas tomá-la segundo os preceitos da parrhesía antiga, 
pautada pela coragem da sinceridade e pela liberdade de falar em 
uma situação de risco.

O tema da parrhesía se faz importante no enlace com o 
intelectual específico por se tornar uma possibilidade de construção 
de uma nova política da verdade. Trata-se de visualizar saídas 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

João Henrique de Sousa Santos • Izabel Christina Friche Passos

possíveis na relação entre o intelectual, a política e o dizer verdadeiro. 
Para Vieira (2015), o dizer verdadeiro deve ser entendido como “a 
transformação e autonomia do indivíduo pela criação de modos 
de existência éticos específicos” (p. 30). Nesse sentido, a coragem 
do dizer a verdade presente na prática do intelectual específico se 
enlaça com uma prática de militância política.

Vale ressaltar que a parrhesía não é demonstração, uma vez 
que não é definida pela estrutura racional do discurso, embora 
possa fazer uso de elementos dessa. Não é retórica, pois não tem a 
necessidade de persuadir, tampouco é uma pedagogia. A parrhesía é 
uma certa maneira de dizer a verdade, uma expressão pública de uma 
convicção pessoal ancorada na livre coragem da verdade. Assim, do 
intelectual específico, espera-se uma prática que se assemelha, com 
configurações que são próprias do presente, à prática do parresiasta 
na Grécia antiga, a saber, o falar francamente, a coragem da verdade. 
Para Gros (2004), na figura do intelectual específico, sob a égide da 
fala verdadeira, engajada e perigosa, teoria e prática, escrita e ação, 
coadunam na produção do sujeito político.

Como se vê, diante do que afirmamos até aqui, ato político 
é a ação que marca a figura do intelectual, seja no caso Dreyfus, 
passando pelo intelectual orgânico de Gramsci, ou do intelectual 
específico de Foucault. Se defendermos, em nossa busca de um exame 
das modulações no conceito de intelectual, que a ação política do 
intelectual orgânico não se mantém em um tempo em que a ideia 
de organicidade não mais se sustenta, é porque acreditamos que 
a atualidade coloca no plano da política uma dispersão das lutas. 
O plano da política opera como um arquipélago de forças, que 
agencia movimentos identitários e minoritários, impossibilitando a 
totalização do campo. A ideia de organicidade, mais do que nunca, 
parece não mais ser compatível com uma nova organização face à 
dispersão do campo progressista em diversas lutas, sem totalização. 
Diante disso, a ideia de específico nos parece mais pertinente para 
pensar o intelectual na atualidade.

Contudo, considerando que o espaço público se fragmenta 
cada vez mais em instâncias específicas (partido político, 
universidade, internet, mídias, empresas) e tomando um campo 
em que o especialista é chamado a dizer no lugar do intelectual, 
acreditamos que, no rastro deste, é preciso agregar certo 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

Intelectual nômade: pensamento e luta no plano comum

nomadismo, ou seja, processo de avanço e ultrapassagem constante 
de limites. Na atualidade, os espaços de produção dos pensamentos 
crítico e político passam a adotar uma linguagem corporativa e 
incomunicável, substituindo intelectuais por gestores. “Com a 
massificação do ensino superior, o intelectual atualmente é, na 
maioria dos casos, um professor universitário, e não mais um escritor 
ou jornalista, como há um século” (Traverso, 2020, p. 41). Atrelado 
a isso, surgem personagens cooptados pelas instituições, perdendo 
facilmente a dimensão ética e política, exercendo um engajamento 
político excessivo e acrítico e requerendo para si o direito de falar 
em nome de um grupo.

Diante de um novo cenário cultural que se configura por 
uma ampla dispersão e desequilíbrios, bem como por novas 
configurações sociais e identitárias, faz-se preciso pensar o papel, a 
responsabilidade e, sobretudo, o lugar que os intelectuais ocupam na 
sociedade. Para Araya (2011), os novos intelectuais, especialmente 
os latino-americanos, são convocados a ocupar diversos espaços 
(da academia aos meios de comunicação; de cargos de governo à 
iniciativa privada), porém, sem perder a reflexão ética e política. Esse 
novo intelectual, um tipo de intelectual estrategista, “[...] estaria 
fundamentado em certos valores e definições ideológicas baseadas 
em um autêntico compromisso de intervir e exercer uma ação 
enunciativa e crítica frente as injustiças, distorções e desequilíbrios 
sociais” (Araya, 2011, p. 127, tradução nossa).

Se a atualidade faz emergir um novo tipo de intelectual, essa 
é outra questão. O que nos interessa é que, independentemente de 
ser novo ou velho, o fora continua a agenciar ações instituintes, 
insurgentes e singulares que atualizam o potencial de produção de 
subjetividades nômades. Essas subjetividades vagueiam sem uma 
habitação fixa (acima das classes e identidades), buscando, à deriva, 
forjar novos cenários, utopias, estratégias e alternativas sociais. 
Diante disso, a noção de intelectual orgânico ou de intelectual 
específico parece insuficiente, especialmente frente à necessidade 
de conexão em redes dinâmicas de produção que priorizem uma 
maior consciência social e solidariedade.



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

João Henrique de Sousa Santos • Izabel Christina Friche Passos

Devir intelectual nômade como máquina de guerra

Perante o exposto, entendemos o intelectual nem como 
orgânico nem exclusivamente específico, tampouco universal. 
Apostamos na cartografia de um intelectual desterritorializante, 
portanto, nômade. Movido pela potência do comum, esse intelectual 
pensa no entre, é independente, não toma as classes como centro de 
suas investidas, atua em coletividade e forja, no interior mesmo da 
sociedade, alternativas outras à vontade de verdade e de totalidade. 
Seu movimento com base naquilo que as singularidades têm em 
comum é a finalidade mesma da ação política da multidão. Esta, 
tomada nos dizeres de Hardt e Negri (2005, p. 140), como “um 
sujeito social internamente diferente e múltiplo cuja constituição 
e ação não se baseiam na identidade ou na unidade (nem muito 
menos na indiferença), mas naquilo que tem em comum”.

Se as discussões em torno da noção de intelectual trazem 
uma ideia polissêmica e com modulações diversas, ficamos com 
o entendimento de intelectual como uma máquina dentro de um 
campo de incerteza, que está sempre à deriva, à margem, à beira da 
brecha. Para problematizar e propor um devir intelectual nômade, 
que se faz no encontro, longe de um equilíbrio, mas permeado de 
multiplicidade, é preciso considerar um campo de desdobramento 
da diferença e com possibilidade de copresença. Desse modo, 
o devir, tal como pensam Deleuze e Guattari, desterritorializa, 
circunscreve novos territórios e cria subjetividades; algo sempre 
em expansão, um caminho nômade permeado de companhias. Nas 
palavras desses autores, “que o devir funcione sempre a dois, que 
aquilo que se devém devenha tanto quanto aquele que devém, é 
isso que faz um bloco, essencialmente móvel, jamais em equilíbrio” 
(Deleuze; Guattari, 2012a, p. 112).

Há sempre múltiplos modos de experimentar a vida, além do 
que se pode descrever. Pensar um fazer nômade é uma possibilidade 
de tomar o ato como experimentação, conferindo deslocamentos, 
singularidades e afetamentos que escapam das representações. 
Guattari e Rolnik (2013) falam de um devir-mulher, devir-
homossexual, devir-negro, como possibilidade ou não de 
singularidades; algo que se instaura em um movimento processual, 
conferindo uma potência de criação.



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

Intelectual nômade: pensamento e luta no plano comum

Na esteira do distanciamento da noção de intelectual universal, 
toma-se o devir como algo sempre minoritário. A diferença e a 
singularidade surgem do encontro entre duas multiplicidades, do 
movimento. Devir é molecular. Não é resultado, transformação 
de uma forma. Ele é o próprio processo de transformação. Não se 
trata de uma imitação ou identificação, mas de um fazer corpo nos 
limites de uma intensidade ou vizinhança.

Devir é, a partir das formas que se tem, do sujeito que se é, 
dos órgãos que se possui ou das funções que se preenche, 
extrair partículas, entre as quais instauramos relações de 
movimento e repouso, de velocidade e lentidão, as mais 
próximas daquilo que estamos em vias de devir, e através 
das quais devimos. É nesse sentido que o devir é o processo 
do desejo (Deleuze; Guattari, 2012a, p. 67).

Dessa forma, o devir se alinha com uma política nômade, um 
tornar-se movimento. Devir é rizoma. Por isso, nem orgânico nem 
específico, tampouco universal. Trata-se de um intelectual nômade. 
Nem ser nem saber: trata-se de devir. O princípio da incerteza, a 
curiosidade, a paixão e a invenção são ferramentas políticas e linhas 
de fugas descontínuas do intelectual nômade. Sempre à espreita 
de desenhar novos caminhos, é tomado pela experiência e se 
desloca em meio à multidão, voltando seu olhar para o processo 
de criação. Mobilizado pelos processos do desejo, o intelectual 
nômade é provocador, apresenta-se nos espaços para a insurreição 
de estratégias e age em direção à transformação social. Requer e 
impõe deslocamentos, fluxos de emergências criativas, bifurcações, 
singularidades e metamorfoses cognitivas.

Movido pela potência do criar, o intelectual nômade, 
conforme Almeida (2015, p. 95), “sabe que é necessário levantar 
da cadeira, sair da sombra de uma árvore, se jogar à errância do 
pensar em movimento”. O compromisso do intelectual nômade 
é, por meio de seu exercício político, fazer copular o desejo de 
rotas de fuga, uma política de subjetivação e uma estética de viver 
e produzir no comum. Implica certa condição de estrangeiro, um 
olhar distanciado, mas implicado com os fluxos, sem compromisso 
com os estratos ou com a técnica. Atua no plano da nomadopolítica 
(Hur, 2009, 2019), e seu movimento gira em prol de mudanças.

O conceito de nomadopolítica, apresentado por Hur (2009) 
em sua tese de doutorado, parece-nos interessante para descrever 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

João Henrique de Sousa Santos • Izabel Christina Friche Passos

a luta política exercida pelo intelectual nômade: uma luta que “é 
motivada por práticas e ideias para tentar concretizar projetos e 
não prioritariamente para ocupar lugares de poder” (p. 311). Para o 
autor, nomadopolítica é “o agenciamento político feito a partir dos 
movimentos, dos deslocamentos, das linhas de fuga, das bordas, 
dotado de uma agitação e movimentação [...] molecular” (p. 312). 
É uma política nômade comprometida com o devir, com os fluxos 
e os processos de desterritorialização, próxima do intelectual 
nômade e distante dos especialistas e do intelectual sedentário. A 
nomadopolítica é a política das multidões, que opera por forças 
centrífugas subvertendo a ordem instituída.

[Na política nômade] não há amor ao poder, enquanto 
potestas, senão investimento no poder enquanto potentia, 
na potência do poder fazer que efetua micropolíticas 
desejantes, que à primeira vista parecem operar apenas 
no âmbito molecular. Contudo, a micropolítica 
transversaliza-se à macropolítica, bem como o molecular 
ao molar, então, desse movimento instituinte que incita 
as forças ativas e desejantes, provocam-se rachaduras 
no instituído, multiplicando-as e ocasionando 
transformações macropolíticas (Hur, 2019, p. 133).

O pensamento esquizoanalítico de Hur, em torno de sua 
teorização da política nômade, nos ajuda a compreender, por um 
lado, a existência de um modo de organização política a partir de 
uma força centrípeta que orbita em torno do Estado, o aparelho 
de captura. E, de outro lado, uma resistência a isso, um movimento 
de fuga, centrífugo, chamado por Hur de nomadopolítica, mas 
que atualiza o potencial do que Deleuze e Guattari (2012b) 
chamaram de máquina de guerra. Notoriamente, o intelectual 
nômade se encontra ao lado da resistência, e sua condição nômade 
se dá justamente por fazer esse movimento centrífugo contrário 
ao movimento centrípeto das instituições. Afinados à dimensão 
acêntrica, aliados em rede, ou seja, pertencentes ao plano do comum, 
criativos e próximos à multidão, os intelectuais nômades e seus 
afetos potencializadores insurgem. “O nômade com sua máquina 
de guerra opõe-se ao déspota com sua máquina administrativa; a 
unidade nômade extrínseca se opõe à unidade despótica intrínseca” 
(Deleuze, 1985, p. 65).

[...] nós [Deleuze e Guattari] definimos a “máquina de 
guerra” como um agenciamento linear que se constrói 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

Intelectual nômade: pensamento e luta no plano comum

sobre linhas de fuga. Nesse sentido, a máquina de guerra 
não tem absolutamente por objetivo a guerra; ela tem 
por objeto um espaço muito especial, espaço liso, que ela 
compõe, ocupa e propaga. O nomadismo é precisamente 
esta combinação máquina de guerra-espaço liso (Deleuze, 
2013, p. 47).

O agenciamento máquina de guerra, tal como apresentado 
no “Tratado de Nomadologia”, de Deleuze e Guattari (2012b), 
constitui-se de vetores centrífugos e fugidios à parte do aparelho 
de Estado. Ainda que se relacione com este em alguns momentos, 
podendo ser capturada sob a forma de instituição militar, essa 
máquina abstrata não possui afinidades com os signos do mundo 
sedentário. Fiel à sua ética do comum, trata-se de uma constituição 
que se dá em espaços lisos, lugar de fluxos, sem estratificações, visto 
que os nômades se apresentam no mesmo plano de imanência. Os 
autores defendem que a máquina de guerra não é originalmente 
estatal e, portanto, configura-se de modo nômade frente a esse 
núcleo sedentário. Nesse ponto, afirmam uma posição radical do 
nomadismo contra todos os meios de apoderamento e captura do 
Estado. E é nessa exterioridade e nessa singularidade que apostamos 
no intelectual nômade como aquele que afirma o devir e a diferença, 
experimentando outras formas de relação com o mundo.

É na encruzilhada, no meio, no transversal que desterritorializa 
e não se limita a um plano vertical ou horizontal, que o nomadismo, 
a máquina de guerra e as linhas de fuga se encontram. O intelectual 
nômade toma o devir como modo de existência e agencia a formação 
de bandos, rizomas por oposição à fixação em estruturas de poder. 
“É por isso que os bandos em geral, mesmo de bandidagem, ou de 
mundanidade, são metamorfoses de uma máquina de guerra, que 
difere formalmente de qualquer aparelho de Estado, ou equivalente, 
o qual, ao contrário, estrutura as sociedades centralizadas” (Deleuze; 
Guattari, 2012b, p. 22). 

Nesse enlace em bandos, compreender a formação rizomática 
é importante para entendermos como o nomadismo capilariza, por 
meio de suas linhas de fuga, e cria outros espaços, heterotópicos. 
Processos de desterritorialização que produzem redes complexas e 
móveis, modulações heterogêneas, com articulações e movimentos 
diversos. Para Foucault (2013, p. 24), “a heterotopia tem como regra 
justapor em um lugar real vários espaços que, normalmente, seriam 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

João Henrique de Sousa Santos • Izabel Christina Friche Passos

ou deveriam ser incompatíveis”. Nesse outro lugar, a emergência do 
comum, singular e compartilhado, ganha contornos heterogêneos 
que alinham potências e criam redes dinâmicas e variadas. Da 
botânica para a filosofia de Deleuze e Guattari, o rizoma, portanto, 
ganha contorno de linhas, um tipo de raiz que se prolonga, 
se distribui por todos os lados, ampliando as possibilidades e 
problematizando qualquer enquadramento, tendo como apoio a 
experimentação. Uma raiz com crescimento polimorfo, horizontal 
e sem direção definida. Por se constituir enquanto linha e não 
forma, o rizoma pode se enveredar por outros caminhos, fugir, 
escapar às tentativas totalizantes e se conectar com outras linhas, 
tomar outras direções, fazer redes e cartografias.

Nossa aposta por um devir intelectual nômade consiste em 
uma leitura do pensamento enquanto uma potência nômade e na 
possibilidade de o intelectual insurgir enquanto agente criador 
de um espaço heterotópico, em um mundo permeado pelas 
diferenças, pelos devires e pelas intensidades. Todavia, é importante 
destacar que nem todo intelectual é nômade; em oposição a ele, 
é possível identificar o intelectual sedentário quando Deleuze e 
Guattari (2012b) balizam que “o Estado não confere um poder 
aos intelectuais ou aos conceptores; ao contrário, converte-os num 
órgão estreitamente dependente, cuja autonomia é ilusória, mas 
suficiente, contudo, para retirar toda potência àqueles que não 
fazem mais do que reproduzir ou executar” (p. 37).

Diante do exposto, evocamos a figura do intelectual nômade 
como um agente político que traz como marca a invenção de 
redes ramificadas sempre em movimento. Redes de resistência e 
criação, como uma máquina de guerra, contra espaços codificados, 
hierarquizados e estriados. Se ao intelectual orgânico cabe o 
engajamento nas lutas das classes sociais subalternas, e ao intelectual 
específico a implicação com um saber localizado e engajado 
politicamente nas ações do cotidiano, o que marca a figura do 
intelectual nômade é a produção do comum, o pensamento e a 
conexão em redes, como máquina de guerra se aproximando da 
multidão (Hardt; Negri, 2005). O intelectual nômade considera as 
lutas como um lugar simbólico em que se desenrolam as vivências 
em comunidade.



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

Intelectual nômade: pensamento e luta no plano comum

A potência do intelectual nômade também está em sua 
condição híbrida: é acadêmico, trabalhador, artista, poeta, 
militante e cidadão. Ele cria maquinações, reativa outros planos de 
imanência, agencia-se em rede (outros intelectuais, movimentos 
sociais, trabalhadores, usuários, familiares) e em seu próprio 
devir. Assim, constrói a sua própria máquina de guerra, ou seja, 
uma política nômade. Ele é nômade. “Com suas linhas de fuga 
desejantes, transita num fora, que é um território mais fluido, de 
abertura de sendas e clareiras, cercado por indeterminações” (Hur, 
2019, p. 172). Seu compromisso, como indica Almeida (2015, p. 
97), “é com uma sociedade mais justa, livre, desejante, feliz, leve, 
viva, estética e erótica”. No entanto, nada disso é possível se o desejo 
não se transforma em ação. 

Considerações finais

No percurso traçado pelo presente trabalho, buscamos 
cartografar a figura do intelectual moderno com vista a um devir 
intelectual nômade. Defendemos que a ação política deste constitui 
a própria experiência de criação do pensamento e apostamos em 
um intelectual revolucionário, agente de uma política nômade, que 
não compactua com sedentarização e estratificação, e que se opõe 
frontalmente ao intelectual sedentário/universal. O princípio do 
pensar entre, nas zonas de contato, partindo do próprio corpo em 
aliança e contágio é a ferramenta política do intelectual nômade: 
um pensamento em multidão que opera como máquina de guerra. 
O destaque, além da função ou do dizer verdadeiro do intelectual, 
volta-se para a potência do criar em multidão.

Esperamos que este estudo forneça ferramentas não para 
forjar um novo intelectual, mas para localizá-lo no interior dos 
acontecimentos. Se é necessário elencar algo que inscreva a 
potência de criação do intelectual nômade nesse processo, não 
há dúvidas de que o que se inscreve é: vidas que produzem vidas. 
As lutas e resistências presentes no cenário das políticas públicas 
brasileiras, como a reforma sanitária e a reforma psiquiátrica, são 
bons exemplos dessa potência nômade que abala as estruturas do 
aparelho de Estado.

Ademais, as linhas tecidas aqui foram produzidas em meio à 
pandemia do novo coronavírus (Covid-19), momento em que a 



Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

João Henrique de Sousa Santos • Izabel Christina Friche Passos

ciência e o intelectual ganham ainda mais visibilidade. Diante do 
desmonte das políticas progressistas, do forte ataque à ciência, do 
descrédito à figura do intelectual e do avanço do conservadorismo, 
o comum, como agenciamento do devir político, alinha-se à criação 
de uma rede potente que conecta afetos, experiências e lutas com 
forte capilarização territorial. O lugar do intelectual nômade é 
heterotópico, onde as raízes se entrelaçam ganhando formações, 
cultivando coalizões entre manifestações com diferentes atores, 
forjando diferentes formas de vida, uma vez que o que se coloca em 
jogo é a própria vida, formas sociais colaborativas e democráticas.

Referências
ALMEIDA, Maria da Conceição Xavier de. Da ciência como 
território à ciência como nomadismo. Esferas, v. 0, n. 6, p. 89-98, 
2015. Disponível em: https://doi.org/10.19174/esf.v0i6.6154. 
Acesso em: 7 set. 2021.
ALTAMIRANO, Carlos. Intelectuale: notas de investigacíon. 
Bogotá, CO: Grupo Editorial Norma, 2006.
ARAYA, Leonardo Vidal. Intelectuales latinoamericanos: 
desfases, tensiones y proyecciones. Civilizar Ciencias Sociales 
y Humanas, Bogotá, CO, v. 11, n. 20, p. 115-130, 2011. 
Disponível em: http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_
arttext&pid=S1657-89532011000100009&lng=en&tlng=es. 
Acesso em: 7 set. 2021.
CARA, Salete de Almeida. A data histórica do intelectual em 
crise. In: MORGATO, Izabel; GOMES, Renato Cordeiro. 
(orgs.). O intelectual e o espaço público. Belo Horizonte, MG: 
UFMG, 2015, p. 307-317.
DELEUZE, Gilles. Pensamento nômade. In: MARTON, Scarlett. 
Nietzsche hoje? Colóquio de Cerisy. São Paulo, SP: Brasiliense, 
1985, p. 56-76.
DELEUZE, Gilles. Conversações (1972-1990). 3. ed. São Paulo, 
SP: Editora 34, 2013.
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e 
esquizofrenia 2. v. 4, 2. ed. São Paulo, SP: Editora 34, 2012a.
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e 
esquizofrenia 2. v. 5, 2. ed. São Paulo, SP: Editora 34, 2012b.

https://doi.org/10.19174/esf.v0i6.6154
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1657-89532011000100009&lng=en&tlng=es
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1657-89532011000100009&lng=en&tlng=es


Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, RS, v. 30, e025014, 2025

Intelectual nômade: pensamento e luta no plano comum

DURIGUETTO, Maria Lúcia. A questão dos intelectuais 
em Gramsci. Serviço Social & Sociedade, n. 118, p. 265-293, 
2014. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0101-
66282014000200004. Acesso em: 7 set. 2021.
FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro, RJ: 
Edições Graal, 1979.
FOUCAULT, Michel. Estratégia poder-saber. 3. ed. Rio de 
Janeiro, RJ: Forense Universitária, 2012.
FOUCAULT, Michel. O corpo utópico, as heterotopias. São Paulo, 
SP: N-1 Edições, 2013.
GRAMSCI, Antonio. Cadernos do cárcere. v. 2. Rio de Janeiro, RJ: 
Civilização Brasileira, 2001.
GROS, Frédéric. Foucault: a coragem da verdade. São Paulo, SP: 
Parábola Editorial, 2004.
GUATTARI, Félix; ROLNIK, Suely. Micropolítica: cartografia do 
desejo. 12. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013.
HARDT, Michael; NEGRI, Antonio. Multidão: guerra e 
democracia na era do império. Rio de Janeiro, RJ: Record, 2005.
HUR, Domenico Uhng. Discursos do trânsito da guerrilha ao 
Estado neoliberal: estratopolítica, tecnopolítica e nomadopolítica. 
2009. 423 f. Tese (Doutorado) – Instituto de Psicologia da 
Universidade de São Paulo. São Paulo, SP, 2009. Disponível 
em: https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/47/47134/tde-
27112009-103453/publico/TeseDomenico.pdf. Acesso em: 7 set. 
2021.
HUR, Domenico Uhng. Psicologia, política e esquizoanálise. 2. ed. 
Campinas, RS: Alínea, 2019.
LECLERC, Gerard. Sociologia dos intelectuais. São Leopoldo, RS: 
Unisinos, 2004.
MARTINS, Marcos Francisco. Gramsci, os intelectuais e suas 
funções científico-filosófica, educativo-cultural e política. Pro-
Posições, v. 22, n. 3, p. 131-148, 2011. Disponível em: https://
doi.org/10.1590/S0103-73072011000300010. Acesso em: 7 set. 
2021.
PASSIANI, Enio. Figuras do intelectual: gênese e devir. 
Sociologias, v. 20, n. 47, p. 16-47, 2018. Disponível em: https://
doi.org/10.1590/15174522-020004701. Acesso em: 7 set. 2021.

https://doi.org/10.1590/S0101-66282014000200004
https://doi.org/10.1590/S0101-66282014000200004
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/47/47134/tde-27112009-103453/publico/TeseDomenico.pdf
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/47/47134/tde-27112009-103453/publico/TeseDomenico.pdf
https://doi.org/10.1590/S0103-73072011000300010
https://doi.org/10.1590/S0103-73072011000300010


Submetido em novembro 2024.
Aprovado em março 2025.

João Henrique de Sousa Santos • Izabel Christina Friche Passos

SEMERARO, Giovanni. Intelectuais “orgânicos” em tempos de 
pós-modernidade. Cadernos CEDES, v. 26, n. 70, p. 373-391, 
2006. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0101-
32622006000300006. Acesso em: 7 set. 2021.
SOLER, Rodrigo Diaz de Vivar y. Uma leitura sobre o intelectual 
orgânico em Gramsci. Psicologia em Revista, v. 23, n. 2, p. 
541-562, 2017. Disponível em: https://doi.org/10.5752/P.1678-
9563.2017v23n2p541-561. Acesso em: 7 set. 2021.
TRAVERSO, Enzo. Onde foram parar os intelectuais? Belo 
Horizonte, MG: Âyiné, 2020.
VIEIRA, Priscila Piazentini. A coragem da verdade e a ética do 
intelectual em Michel Foucault. São Paulo, SP: Intermeios: Fapesp, 
2015.

https://doi.org/10.1590/S0101-32622006000300006
https://doi.org/10.1590/S0101-32622006000300006
https://doi.org/10.5752/P.1678-9563.2017v23n2p541-561
https://doi.org/10.5752/P.1678-9563.2017v23n2p541-561

	_Hlk120755969
	_Hlk120755988
	_Hlk120756000
	_Hlk120756015
	_Hlk120756030
	_Hlk120756064
	_Hlk120756096
	_Hlk120756143
	_Hlk120756150
	_Hlk120756168
	_Hlk120756189
	_Hlk120756217

